

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

J8055.

# MCTOPISI UPABOCIABHATO PYCCKAL

Mohameetba.

é Инв. 65 б.

h

Digitized by Google

\$353H.

Rusaner &

# ИСТОРІЯ

# **IIPABOCAABHATO PYCCKATO**

# MORAWECTBA,

ОТЪ ОСНОВАНІЯ ПЕЧЕРСКОЙ ОБИТЕЛИ

## пренодобнымъ антоніемъ

до основанія завры св. троицы

## нреподобнымъ сергіемъ.

COUNHRHIE

Экстраординарнаго Профессора Московской Духовной Академіи,

Armpa Kasancharo.

7469.

#### MOCKBA.

Въ тинографіи Александра Семена, ... - започи селена.

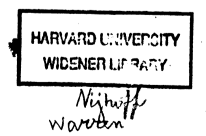
1855.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатани, до выпуска изъ Типографія, представлено было въ Ценсурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ кинги. А 16 дня, 1854 года.

Московская Духовная Академія.

Ценсоръ, Академіи Инспекторъ, Архиманаритъ Сергій.



# BNFJÍOTEKN HAZAKCKOÚ AVXOBHOÚ AKAJEMÍM.

Болъе семи стольтій монашество существовало уже въ Восточной Церкви, когда Русская земля озарилась свътомъ Христіанской Въры. / Съ перваго появленія своего въ пустынях Египетскихъ оно успъло оказать великія услуги Церкви, Оно образовало сонмы подвижниковъ Христіанства, которые представили въ себъ живые примъры самыхъ высокихъ, разнообразныхъ добродътелей для поученія и вразумленія міра Святая жизнь отщельниковь, ихъ высокая духовная мудрост пріобрътенная долговременнымъ опытнымъ прохожденіемъ скол многихъ обратили отъ пути заблужденія, руководили на пути добродътели, подкръпляли, утъшали въ минуты искушеній и скорбей Въ обителяхъ иноческихъ воспитались многіе великіе Іерархи Церкви, ревностные пропов'єдники Христіанства между невърными, мужественные защитники православія противъ еретиковъ. Россія, принявшая Въру Христову отъ Церкви Восточной, приняла вмѣстъ съ Вѣрою и иночество. Изъ Греціи пришли въ Русь первые иноки, и правила жизни и духъ ино чества, тамъ утвержденные, сдълались правилами и духомъ иночества Русскаго. Оно не образовало какого либо новаго ордена, подобно орденамъ монашескимъ на Западъ, приспособленнымъ болъе къ временнымъ обстоятельствамъ и нуждамъ Церкви. Это было то же восточное монашество, только пересаженно

Digitized by Google

на холодную почву Съвера. Не отрекаясь отъ служенія Церкви и спасенія ближнихъ, оно цълію своєю ставило не мірскія заботы, но при отреченіи отъ всего земнаго исканіе одного небеснаго царства.

И не смотря на различие энтиника фловий жизни, иночество Русское принесло такіе же благіе плоды, какъ и Восточное. Подражая древнимъ подвижникамъ Египетскимъ и Палестинскимъ, Русскіе иноки уединялись въ горахъ и пещерахъ, и тамъ вдали отъ мятежа человъческого обрекали себя на всегдашнее уединеніе и всякаго рода лишенія. Силою благодати Божіей они возносились къ высотъ Христіанского совершенства, и, нревозмогая слабости человъческого естества, были Ангелами во плоти. Мы удивляемся необыкновенному самоотверженю древнихъ пустынниковъ, подвизавшихся въ Египтъ, Падестинъ, Авонь, но тоже самоотвержение проявилось и въ Русскихъ пустынножителяхъ. Непрестанная молитва, строгій пость, изнурительные труды тълесные, совершенное безмолвіе, постоянная борьба со страстями и духомъ злобы — воть въ чемъ протекала вся ихъ жизнь. Часто имъя возможность жить блажонолучно въ мірь, добровольно подвергали они себя всъмъ лишеніямъ нищеты и алубы, носили жесткія власяницы и тяжедыя цыни, отказывая себь во всемь, обогащали другихь своими трудами, ходили за больными, врачевали недужныхъ, помогали страждущимъ и увъчнымъ, питали нищихъ. Иногда святые подвижники оставляли свое уединене и шли возвъщать имя Христово невърнымъ, и, украшенные всеми добродетелями вночества, сін вноки — Апостолы неръдно полагали жизнь за истину Евангелія и къ вънцу подвижника присоединяли вънецъ мученическій. Иногда исходили изъ своей келліи, чтобы примирять враждующихъ князей, водворять миръ и добрую нравственность вь отечестве, возбуждать мужество воинства къ защить противъ враговъ Иные, ревнуя совершеннъйшимъ подвигамъ самоотверженія, заключались въ пещерт или келліи,

или восходили на столиъ, обрекая себя на совершенное одиночество, добровольно лишая себя наслажденій, даже духовныхъ. Конечно иноческая жизнь, какъ возникающая изъ глубокаго разумънія заповъдей Евангелія о высшемъ совершенствъ, не могла вдругъ развиться среди народа только что обращеннаго въ Христіанство. Нужно было пройти нъкоторому времени пока ученіе Христово могло проникнуть глубже въ сердца новообращенныхъ, чтобы могло пробудиться желаніе при совершенномъ отречении отъ міра посвятить себя на служеніе Богу. Но и эти частные порывы не могли бы еще способствовать развитію жизни иноческой, если бы не явился вождь и руководитель на этомъ пути, -- одинъ изъ твхъ мужей, которыхъ во время благопотребно воздвигаетъ Промыслъ (Сир. 10, 4.). Жизнь иноческая, требующая не минутныхъ порывовъ души, не кратковременнаго пробужденія религіознаго чувства, но постояннаго, неуклоннаго шествія по пути само-/ отверженія, особенно нуждается въ великихъ руководителяхъ, которые бы утверждали колеблющуюся волю на тъсномъ пути спасенія. И мы видимъ, что около великихъ подвижниковъ образуются сонмы подражателей ихъ жизни. Такъ было на Востокъ со временъ Антонія и Пахомія; такъ было и въ Россіи.

Первые иноки въ Россіи явились съ первыми съменами Христіанства. Отрекшіеся отъ міра, отъ связей семейныхъ и гражданскихъ, они удобнъе могли оставить свое отечество и идти въ далекую страну, дла распространенія Въры Христовой. Первые Пастыри Русской Первые, конечно, привели вмъсть съ собою и иноковъ. Митрополить Иларіонъ говорить, что въ слъдъ на крещеніемъ Русскаго народа стали на горахъ монастыри и явились черноризцы (1). Преданіе говорить, что еще первый Митрополить Кіевскій, святый Михаилъ, ословаль въ Кіевъ

<sup>(1)</sup> Слово Иларіона въ прибавл. на Твор. св. Отцева 1844 г. стр. 73.

монастырь на крутой Кіевской горъ, противъ холма Перунова, какъ бы въ знаменіе побіды быстро водворивщагося у насъ-Христіанства надъ древнимъ язычествомъ (1). (Есть у Дитмара извъстіе, что Кіевскій Архіепископъ (Авг. 14 д. 1018 г.) встръчалъ Болеслава храбраго въ монастыръ св. Софіи (2). Ярославомъ прежде половины XI в. построены монастыри Георгіевскій и Ирининскій (3). Впрочемъ хотя довольно рано появились монастыри въ Россіи, но до насъ дошло только извъстіе о существованіи ихъ, пока не явился Антоній, (истинный) основатель/Русского монашества. Много монастырей, пишеть льтописець, поставлено отъ князей, отъ бояръ, но не таковы они, каковы поставленные слезами, пощеніемъ и молитвою. Антоній не имълъ ни золота, ни серебра, но стяжалъ слезами и постомъ . Притомъ первые монастыри были основаны Греческими монахами; только въ Кіево-Печерской обители иноческая жизнь возникла изъ народной стихии. Печерская обитель Основана и устроена Русскими, си потому сдълалась началомъ и разсадникомъ Русскаго иночества М какія знаменательныя имена основателей Русскаго иночества Антоній боснователь монашества Веодосій — учредитель общежитя иноческаго не приводять ли невольно на память — первый Великаго Антонія, основателя иночества въ Египть, — второй Осодосія, начальника общаго житія вь Палестинь? И Пенерская обитель при своемъ начадъ какъ будто усвоила себы и строгое подвижничество Египта, и добродътели общежит и Палестинскаго. Въ первыхъ подвижникахъ Печерскихъ мы/видимъ какъ бы начатки, кои благословенное отечество наше принесло Богу, какъ бы въ благодаречие за небесный свъты, не задолго предъ тьмъ озарившій племень Славянскія

Начавшись въ XI в. иноческая жизнь въ Россіи, въ XII

<sup>(1)</sup> Синопс. Кіевск. листь 42, (2) Chron. Lib. VIII. п. 16. (3) Поли. Собр. лът. т. І. стр. 65.

стольтіи распространилась по всьмъ ея предъламъ, — и это время было самымъ цвътущимъ временемъ въ древнемъ періодъ Русской Исторія. Въ XIII въкъ основаніе новыхъ монастырей принадлежить уже болье Князьямь, нежели подвижникамъ. Но глубоко върны слова льтописца, что не таковы монастыри, поставленные отъ Князей и бояръ, каковы поставленные слезами, пощеньемъ и молитвою. Жизнь иноческа замътно начала ослабъвать не столько числомъ иноковъ сколько духомъ иночества. Трудно опредълить, что омло причиною этого унадка— внутреннія ли смуты Россіи, терзаемой междуусобіями, или приближеніе обителей иноческихъ къ городамъ мам лучше мірскихъ селеній къ иноческимъ обителямъ. Въ половинъ XIII въка, буря нашествія Монгольскаго ниспровергла множество обителей, разсъяла иноковъ и инокинь, и знаменитыя обители пали надолго. Новая жизнь Русскому монашеству дана была Преподобнымъ Сергіемъ Радонежскимъ. Хотя но вдалект отъ Москвы, но въ глуши лъсовъ основалъ онъ свою обитель. Подъ его руководствомь воспитались мпогіе подвижники, которые по всемъ концамъ Северной России основали обители и въ нихъ внесли новый духъ иночества, пробужденный ихъ Великимъ Учителемъ. Подражая своему наставнику, свои монастыри они основывали болъе вдали отъ селеній. И монастыри начали множиться тогда, какъ стали строить ихъ во глубинь льсовъ, вдали отъ шума и молвы житейской.

Такимъ образомъ при изложении истории Русскаго монашества, время появленія Преподобнаго Сергія на поприщѣ иноческихъ подвиговъ можно почитать началомъ новаго періода исторіи монашества. Конечно, правила иночества остаются тѣ же, но оно, возвыщенное къ первобытлой строгости и чистотѣ, пріобрѣтаетъ болѣе значенія въ жизни народа Русскаго, распространяется и утверждается въ новыхъ мѣстахъ. И со временъ Преподобнаго Сергія въ исторіи монашества мы становимся на болѣе твердую почву Для перваго періода исторіи

Digitized by Google

301

усли от кам выб ещемен у верений структи. Жизнь Преподобнаго монашества довольно скудны источники. Жизнь Преподобнаго Өеодосія написанная блаженнымъ Несторомъ, посланія Симона и Поликарна, конечно, раскрывають передъ нами исторію Печерской обители, — но это почти единственные источники. Кромъ нихъ мы должны довольствоваться только короткими извъстіями льтописцевъ. Жизнь другихъ подвижниковъ иночества сохранилась въ сказаніяхь очень не близкихъ къ времени ихъ жизни, --- и эти сказанія скудны собственно историческимъ содержаніемъ. Почти не дошло до насъ отъ этого времени и памятниковъ внутренняго управленія обителями, которые бы могли ближе знакомить съ состояніемъ обителей какъ въ нравственномъ, такъ и въ матеріальномъ отношенія Между тъмъ съ XV в. жизнь великихъ подвижниковъ передается почти современниками ихъ. Нельзя не сожалъть, что эти памятники нашей духовной литтературы досель извъстны только по рукописямъ. Не говоря о томъ, что обнародование сихъ памятниковъ открыло бы, какихъ великихъ подвижниковъ имбла Русская Церковь, и чрезъ это въживыхъ опытахъ представило бы дъйствующую въ православной Церкви благодать Святаго Духа; — эти сказанія сами заслуживають вниманія. Опъ образують целый отдель Руской древней литтературы; въ нихъ встръчаются многія подробности о жизни Русскаго народа, которыя могуть служить важнымъ дополненіемъ къ сухому разсказу льтописей. Кромъ житій Святыхъ для исторіи Русскаго монашества съ XIV в. сохранилось немало другихъ актовъ историческихъ и юридическихъ, знакомящихъ съ внутреннимъ состоянісмъ обителей.

Мы займемся теперь изложенемъ исторіи Русскаго монашества до временъ Преподобнаго Сергія Радонежскаго.

Ис<u>торія м</u>онашества не есть исторія монастырей. Но такъ кажь выковой опыть показываеть, что цвытущее состояние обителей зависить отъ сохраненія истиннаго духа иночества,

то и сущба обителей инотесникь делина себѣ отчасти находить мѣсто въ исторіи монашоства, главнымъ предметомъ которой должно быть изложеніе жизни подвижниковъ иночества. Но исторія монашества была бы неполна, если бы она ограничвалась только изложеніемъ жизни подвижниковъ, не касадсь ихъ писаній, въ которыхъ они издагають свои мысли объ иночествѣ, свой взглядъ на духовную жизнь. Потому тамъ, гдѣ есть возможность, исторія монашества должна знакомить и съ писаніями иноковъ.

По самому предмету своему исторія монашества отличается отъ всякой другой исторіи. Она должна представлять не внішнія событія, изміняющія судьбу человіческого рода, совершающияся передъ взорами всего міра, но внутреннюю жизнь души—подвиги самоотверженія, совершаемые въ уединеніи пу-стыни, въ тишинъ келліи. Задача сей исторіи представить стремление души подвижниковъ къ соединению съ Богомъ, тъ препятствія, съ которыми они встръчались на этомъ пути, искушенія, съ какими они боролись, тъ средства естественныя и благодатныя, которыми они превозмогали всв препятствія, ихъ паденіе и возстаніе. Для взора историка можеть быть замѣтно постепенное возрастаніе царствъ, но неуловима для наблюденія постепенность возрастанія подвижниковъ въ мъру совершенства. Цъль ихъ подвиговъ и вънецъ ихъ сокрываются въ будущей жизни, въ царствіи небесномъ. Плоды ихъ у подвиговъ, часто спасительные для цълыхъ обществъ, большею частію незамѣтно оказывають свое дѣйствіе, какъ сокровенно дъйствие благодати привлекаемой ими на міръ. Не смотря на то, что исторія монашества ограничивается болье изложеніемъ внутренняго состоянія души, и потому можеть казаться однообразною, она имбеть высокій интересь. Если интересъ всякаго историческаго дъйствія состоить главнымъ образомъ въ проявленіи въ немъ съ одной стороны силы духа человъческаго, съ другой намърений Божественнаго промысла;

Digitized by Google

IHEE.

то не интересно ли видъть и изучать свойства духа человъческаго въ его лучшихъ стремленіяхъ, усматривать близкіе и самые очевидные опыты попеченія Промысла Божественнаго, отечески пекущагося о върныхъ рабахъ своихъ? Притомъ и самая внутренняя жизнь души не безконечно ли разнообразнъе внъшней жизни, служащей только слабымъ ея проявленіемъ?

Вместь съ темь, какъ поучительно углубляться въ созерцаніе жизни подвижниковъ иночества, изучать ихъ совъты и паставленія для духовной жизни! Это иной міръ, какъ бы нецовъдомый настоящему времени. Въ немъ такъ очевидно дышеть духъ благодати небесной, усматриваются черты высшей Ангельской жизни. Не возвышается ли самъ собою духъ нашъ, обращаясь мыслію съ такими великими світильниками? И если еще сін подвижники близки намъ по своему происхожденію, подвизались тамъ, гдѣ живемъ мы ,- не должно ли это еще болье увлекать сердце наше къ нимъ? Въ самомъ дъль съ любовію и радостію мысль благочестивыхъ подвижниковъ настоящаго времени должна обращаться къ первымъ временамъ Русскаго иночества. Кто ревнующій о спасеніи своей души не хотъль бы перенестись во времена Антонія, Өеодосія или Сергія, чтобы отдать себя въ послушаніе имъ, и въ ихъ жизни и словахъ почерпать себъ наставленія. « Желалъ бы я, бестдоваль въ Лаврт Преподобнато Сергія инокъ-Пастырь Русской церкви (1), желаль бы я узръть пустыню, которая обръла и стяжала сокровище, наслъдованное потомъ Лаврою. Кто покажетъ мнъ малый деревянный храмъ, на которомъ въ первый разъ наречено имя Пресвятыя Троицы. Вошелъ бы въ него на всенощное бдение, когда въ немъ съ трескомъ и дымомъ горящая лучина свътитъ чтенію и пънію, но сердца

<sup>(1)</sup> Слово Митрон. Филарета на освящение храма Явленія Божіей Матери Мрен. Сергію. Изд. 2 е т. 2 ії, стр. 67. 68.

молицихся горять тише и ясибе свещи, и пламень досягаеть. до неба и Ангелы ихъ восходять и нисходять въ пламени ихъ жертвы духовной. Отворите мнв дверь тесной келли, чтобы я могь вздохнуть ея воздухомь, который трепеталь отъ гласа молитвъ и воздыханій Преподобнаго Сергія, который орошенъ дождемъ слезъ его, въ которомъ впечатлѣно столько глаголовъ духовныхъ, пророчественныхъ, чудодъйственныхъ. Дайте мит облобызать прахъ ея стней, который истертъ ногами святыхъ и чрезъ который однажды переступили стопы Царицы небесныя. Укажите мит еще другія стии другой келліи, которыя въ одинъ день своими руками построилъ Преподобный Сергій и въ награду за трудъ дня и за гладъ нъсколькихъ дней получилъ укрухъ согнивающаго хлъба. Посмотрълъ бы я, какъ позже другихъ насажденный въ сей пустынъ Преподобный Никонъ, спѣшно растеть и созрѣваеть до готовности быть преемникомъ Преподобнаго Сергія. Послушаль бы я молчанія Исаакіева, которое, безь сомявнія, поучительные моего слова. Взглянуль бы на благоразумнаго Архимандрита Симона, который довольно рано поняль, что полезнъе быть послушникомъ у Преподобнаго Сергія, нежели начальникомъ въ другомъ мъстъ». Но прошедшее невозвратимо. Только исторія можеть оживить передъ нами образы великихъ подвижниковъ иночества. Она переносить насъ, такъ сказать. въ самое лоно древней Церкви, знакомя съ жизнію и ученіемъ святыхъ подвижниковъ, вводить въ общение съ ними, научаетъ мыслить, чувствовать и действовать согласно съ ними. Въ живыхъ примърахъ, въ несомнънныхъ опытахъ она предлагаеть намъ многообразныя наставленія. Во всякомъ состояніи духа, во всъхъ обстоятельствахъ жизни, среди многообразныхъ скорбей и искушеній мы найдемъ у святыхъ подвижниковъ наставленія, сов'ты, руководство, спасительная сила которыхъ подтверждена очевиднымъ опытомъ. Святые подвижники глубоко вникали въ свою душу; многія движенія и состоянія души, которыя мы опускаемъ безъ вниманія, они опредълили, и

потому у нихъ мы можемъ научиться знать самихъ себя. Такъ много интереснаго и поучительного можетъ представлять исторія монашества! Да дасть намъ Господь Іисусъ Христосъ быть не любопытствующими только изслідователями жизни и ученія святыхъ иодвижниковъ, по усердными подражателями имъ!

#### **ӨСНӨВАНІЕ**

## hratneo Koncepan

Печерской обители, которую льтописецъ называетъ старшею, петому то всь монастыри заимствовали отъ нея уставъ. Печерская обитель началась отъ благословенія горы Авонской. Въ то время, какъ племена Славянскія начали обращаться къ свъту истины Евангельской, Авонъ, лежащій на границахъ міра Греческаго и Славянскаго, сдълался жилищемъ высокихъ подвижниковъ иночества, вмѣсто пустынь Египта и Палестины, находившихся во власти аравитянъ Миператоръ Василій Македонянинъ, граматою, данною Іоанну Колову, основавшему монастырь близь Ерисса, опредълилъ Авонскій полуостровъ исключительно для жилища отшельниковъ. Поселившіеся отшельники обитали отдѣльно и независимо въ скитахъ. Соборная церковь ихъ находилась тамъ, гдѣ нынѣ Карея. Три раза въ году собирались иноки Авонской горы въ Кареѣ для совѣщаній объ общихъ дѣлахъ (1). Слава Авона возрасла съ

<sup>(1)</sup> Очеркъ путеш. по Европ. Турцін Григоров. Казань. 1848. 87.

того времени, какъ въ половинъ Х в. поселившійся здъсь Аванасій устроиль свой знамеритый монастырь (въ 961 г.). Оставивъ должность наставника училища Копстантинопольского, онъ ушелъ на Абонъ, и отдался подъ руководство Михаила Малеина 110 убъжденію Императора Никифора Фоки, который и самъ хотълъ окончить жизнь вою на Аоонъ, онъ приступилъ къ устроенію монастыря, построилъ два храма въ честь Іоанна Предтечи и Успенія Богоматеци, собралъ братію, далъ монастырю свой типикъ по правидамъ общежительнымъ. Распредъливши каждому свое дъло, строго требовалъ послушанія, ежедневно самъ принималъ от иноковъ исповъдание помысловъ. Для некнижныхъ учредилъ въ обители «казарольницу», гдъ послъ вечерни предлагалоф имъ чтеніе отеческихъ книгъ съ изъясненіемъ. Обитель Аоанасія процвела такою славою, что отовсюду стекались къ нему ученики изъ Рима, Италіи, Грузіи, Арменіи; многіе пустыники, настоятели монастырей, даже епископы, приходили въ его обитель, и предавали себя руководству старца (1). Въ то же время Павелъ Ксиропотамскій основалъ два монастыря, одинъ изъ нихъ доселъ называется Павловымъ, а другій Ксиропотамъ. Въ Х в. также возникли монастыри Есфигмеръ, Ватопедскій и Иверскій, прославившійся иконою Богомітери. Какъ значительно было населеніе Авона еще въ X в видно изътого, что подъ древнъйщимъ типикомъ Авонскимъ, составленнымъ при Императоръ Іоаннъ Цимисків, подписались 50 Игуменовъ (2). По особому устроенію Промыс а жизнь иноческая на Аоонъ процебла тогда, какъ новообращеннымъ племенамъ славянскимъ нужно было запасаться примърами иноческой жизни. Вслъдствіе частыхъ вторженій славянъ, не только Македонія,

<sup>(1)</sup> Житіе Преп. Авапасія Авонскаго въ рк. Лаврской библ. О спошеніяхъ Русской Церкви съ святогорскими сбит. Прибавл. къ Твор. Св. Отцевъ. 1848 г. 130. 131.

<sup>(2)</sup> Очеркъ путеш по Евр. Турц. Григоровича. 88. 89.

но и Пелопонесъ сдълались славянскими. Въ самомъ преддверіи Авона — городъ Ериссъ — были болгарскія поселенія въ X в. (1). Поэтому Авонъ сдълался пріютомъ и разсадникомъ иночества для племенъ славянскихъ. Въ XI в. были уже на Авонъ славянскіе монастыри — болгарскій Зографъ, русскій Ксилургу. Эта близость Авона къ славянскимъ племенамъ объясняетъ, почему Авонъ сдълался рано извъстнымъ Русскимъ, и почему иноки авоискіе приходили въ Россію.

Слухъ о святой жизни авонскихъ иноковъ возбудилъ въ жителѣ города Любеча (2) - Антипѣ желаніе идти въ святую гору. Онъ отправился на Авонъ. Святая жизнь авонскихъ монаховъ понравилась ему, и въ одномъ изъ авонскихъ монастырей онъ принялъ постриженіе. Прозорливый игуменъ, постригшій Антипу, можетъ быть въ предзиаменованіе его будущей судьбы, далъ ему имя основателя иноческаго житія, Антонія. Въ началѣ XI в. примѣръ св. Аванасія, введшаго общежитіе, имѣлъ еще немногихъ ревнителей на Авонѣ; тамъ болѣе любили жизнь отшельническую. Въ отшельничествѣ подвизадся и Антоній. Вблизи монастыря авонскаго, Есфигмена. не далѣе какъ на полчаса пути отъ него, близъ утесистаго берега морскаго, и теперь показывають пещеру и при ней церковь, гдѣ подвизался Преподобный Антоній (3).

Видя Антонія утвердившимся въ иноческой жизни, игуменъ, постригшій его, сказаль ему: иди опять на Русь, да будетъ надъ тобою благословеніе святой горы. Отъ тебя много про- изойдеть иноковъ, прибавиль онъ. Напутствованный благословеніемъ игумена, Антоній пришель въ Кіевъ и искаль мъста для жительства. Онъ обощель бывшіе тогда монастыри, но

<sup>(1)</sup> Акты обителей горы Авонской въ Жури. Мин. Нар. Просвіщ. 1847 г. статья 4, акт. 6. и ст. 7. акт. 3.

<sup>(2)</sup> Ныпъ мъстечко Чернигов. губерин.

<sup>(3)</sup> Очерк, путеш. по Европ. Турц. Григор. 57. Прибавл. къ Твор. Св. Отцевъ. 1849 г. въ статъв: лисьма изг. Авона. стр. 659-664.

ни одинъ ему не понравился. Изъ горы Авонской вынесъ онъ любовь къ отшельнической жизни, и въ окрестностяхъ Кіева, ходя по дебрямъ и горамъ, началъ отъискивать себъ мъсто, гдъ бы могъ поселиться такъ, какъ онъ жилъ въ цещеръ авонской. Его желаніе исполнилось. На югь отъ той горы, на которой расположенъ былъ древній Кіевъ, возвышается надъ Двъпромъ другая обширная гора. Эта, теперь самая населенная, часть Кіева была тогда покрыта густымъ 1 льсомь: она дълилась на два особыя отдъленія. На первомь, болье далекомъ отъ стараго города, отдълении сей горы было любимое село Великаго Князя Владиміра, — Берестово. Его любовь къ Берестову наслъдоваль и сынъ его Ярославъ. Священникъ церкви св. Апостолъ Петра и Павла въ Берестовъ Иларіонъ, мужъ благочестивый и ученый, любилъ уедивяться для молитвы на другое отдъление горы, и тамъ выкопалъ себъ небольшую пещеру, не болье какъ въ двъ сажени. Избранный въ Митрополита Кіева, онъ долженъ былъ оставить свою пещеру. Ходя по горамъ кіевскимъ, Преподобный Антоній нашель эту пещеру и поселился въ ней. (1). Пещера напоминада Антовію его жизнь на Авонь. « Господи, утверди меня на мъсть семъ, — такъ молился Антоній, избирая пещеру для своего жительства, - и да будеть на немъ благословение святой горы и отца моего духовнаго, который постригь меня ». Тутъ началъ жить Антоній. Не льзя не видъть особеннаго устроенія Промысла Божія въ томъ, что первый подвижникъ вночества русскаго, Антоній, поселился вблизи древней столицы русской. Для новообращенного народа важно было то, что онъ своимъ примъромъ и примъромъ своихъ сподвижниковъ явилъ силу ученія Христова, его святость и высоту въ самой жизни. Добрыя съмена отсюда, какъ изъ центра гражданской и религіозной жизни, легче могли разноситься по

<sup>(1)</sup> О времени поселенія Антонія см. приложеніе подълиттерой А.

обширнымъ предъламъ русской земли. Сухой хлъбъ, и то чрезъ день, былъ пищею Антонія; простая вода, и та въ мъру,— его питіемъ. Въ молитвъ, бдѣніи и трудахъ проводилъ онъ время, не давая себъ покоя ни днемъ, ни ночью. Малая нещера, которая могла еще дать пріютъ для временной молитвы священника, тъсна была для постояннаго жительства. Антоній копалъ ее болье. Еще при жизни Ярослава сдѣлался извъстнымъ Антоній по своимъ подвигамъ. Нъкоторые христолюбивые жители Кіева, узнавъ объ немъ, приносили ему нужное; вскоръ началъ стекаться къ нему народъ, просить у него благословенія. По смерти Ярослава всъмъ сдѣлалось извъстно великое имя Антонія. Явились ревнители его жизни. Одинъ изъ первыхъ пришелъ къ нему Никонъ, саномъ іерей, который и постригалъ другихъ, приходившихъ къ Антонію. Вскоръ послѣ Никона пришелъ Өеодосій.

Феодосій родился въ Василевъ, спо еще во время дътства его родители перешли въ Курскъ. Съ юныхъ лътъ стремился онъ душею къ жизни для Бога. Онъ не любилъ дътскихъ игръ и нарядовъ; одежда его всегда была худая и заплаченая; прилежалъ ученю, и преуспълъ въ немъ болъе другихъ. Лишившись отца на 14-мъ году своего возраста, онъ не зналъ другаго утъшенія, какъ ходить въ церковь Будучи наслъдникомъ немалаго имущества, не гнушался раздълять труды своихъ рабовъ Первою мыслію и желаніемъ его юной души было — найдти болъе върный путь спасенія. Услышавши о святыхъ мъстахъ, въ которыхъ проходилъ земное служеніе Свое для спасенія человъка Господь нашъ Іисусъ Христосъ, Феодосій обзжадаль идти туда и тамъ поклониться Разъ случилось ему видъть странниковъ, пришедшихъ изъ святой земли и намъревающихся возвратиться туда. Феодосій упросилъ ихъ взять его съ собою, и тайно отъ матери ушель съ ними. Мать его, узнавши объ этомъ, догнала его, наказала побоями, и на нъкоторое время заключила въ оковы. Пламенной любви Феодосія къ Богу предстояла еще трудная борьба съ страст-

ной привязанностію къ нему матери, у которой онъ быль единственный сынъ. Она хотъла, чтобы онъ жилъ только для нея, и въ его любви къ Богу видъла ущербъ своего материнскаго счастія. Өеодосій остался дома, и по прежнему ходилъ въ церковь. Видя, что литургія ръдко совершается по недостатку просфоръ, онъ сталъ печь просфоры. Болъе двънадцати лъть овъ занимался этимъ дъломъ. Мать, почитая такое занятіе постыднымъ для себя, то угрозами, то побоями довела его до того, что онъ удалился въ другой городъ, и тамъ у одного пресвитера довольно долго по прежнему занимался печеніемъ просфоръ. Мать наконецъ нашла его и туть, и возвратила въ домъ. Благочестивою и смиренною жизнію въ домѣ матери Өеодосій обратиль на себя вниманіе начальника города, и онъ дозволилъ Өеодосію пребывать у своей церкви. Много разъ начальникъ города давалъ Өеодосію хорошую одежду, но Өеодосій любилъ свои рубища, и хорошую одежду отдавалъ нищимъ. Такіе поступки не оскорбляли начальника, но только увеличивали любовь его въ Өеодосію. Ревнуя о большемъ умерщвленіи плоти, Өеодосій сдълаль жельзныя вериги, и носиль ихъ на себъ. Разъ начальникъ города давалъ пиръ вельможамъ. Өеодосію для прислуги нужно было предстать въ чистой одеждь. При перемънь былья мать заметила кровь на одеждъ сына. Это открыло ей, что онъ носилъ вериги. Съ яростію сорвала ихъ мать съ сына, и онъ не могъ уже ихъ болъе носить.

Но тщетно ставила она сім препятствія на пути его къ спасенію. Сильное влеченіе къ иноческой жизни, въ которой одной онъ надъялся найдти истинное счастіе, наконець заставило его навсегда проститься съ родительскимъ домомъ. Однажды, внимая чтенію Евангелія, онъ услышалъ слова: иже любить отца или матерь, паче Мене, нъсть Мене достоинъ: и иже не пріиметь креста своего, и въ слъдъ Мене грядеть, нъсть Мене достоинъ. Сім слова такъ глубоко потрясли въ это время Феодосія, что онъ ръшился непремънно оставить домъ

родительскій Въ отсутствіе матери онъ оставиль домъ, и отправился въ Кіевъ, гдѣ, какъ онъ слышаль, было много монастырей. Послѣ трех-недѣльнаго путешествія онъ прибыль въ Кіевъ. Тамъ онъ приходилъ то въ тотъ, то въ другой монастырь, но его бѣдность и худыя одежды не открывали ему доступа. (Видно, что это не были тѣ истинные пріюты подвижничества, гдѣ бы могъ просіять великій свѣтильникъ.) Онъ нашелъ наконецъ вождя, который искаль въ приходящихъ къ нему не внѣшняго богатства, но силы духа, готоваго на всѣ подвиги иночества. Оеодосій нашелъ пещеру Антонія. Со слезами паль онъ къ ногамъ святаго отшельника, и просиль его принять къ себѣ. Чадо, сказамъ ему Антоній, ты видишь цещеру мою: она трудна для жизни, мѣсто мое тѣсное. Ты молодъ, не вытерпишь ». Но Оеодосій жаждалъ трудовъ и подвиговъ, и неоступно модилъ Антонія принять его) Принятый въ пещеру, по повелѣнію Антонія, Оеодосій постриженъ былъ Накономъ.)

Осодосій должень быль еще разъ вытерпыть борьбу съ материненою любовію, силившеюся привязать его къ міру. Чрезъ четыре года, по удаленіи изъ дому, мать его узнала, что сына ея видели въ Кіевъ. Она пришла въ Кіевъ, и туть едълалось ей извъстнымъ, что Өеодосій въ пещеръ Антонія. Мать пошла въ отшельнику, и, увърившись, что сынъ ея тутъ, просить съ нимъ свиданія. Только отчанніе матери и настояяніе Антонія заставили Оеодосія, никуда не выходившаго и ни съ къмъ не видъвшагося четыре года, согласиться на это свиданіе. Но напрасны были вст убъжденія матери возвратитьея въ домъ. Оеодосія не могло поколебать въ любви къ пещеръ Антонія и объщаніе дать ему полную свободу для благочестивыхъ упражненій въ домѣ. Такъ какъ мать хотьла лучше умереть близъ своего сына, нежели жить вдали отъ него, то Оеодосій убъдиль ее постричься въ Кіевъ. Къ съверозападу отъ Берестова, противъ того мъста, гдъ вливается въ Дивпръ глубокая Черторыя, на полугорв, на могилв Оскольда,





перваго русскаго князя — христіанира, была поставлена, можеть быть, еще св. княгиней Ольгой церковь св. Николая. Въ началъ XI в. туть была уже женская обитель, и въ нейто приняла постриженіе мать Сеодосія.

Слава Антонія вскоръ привлекла въ пещеру Антонія еще; двухъ подвижниковъ, но уже изъ знатныхъ бояръ. У перваго боярина великаго князя Изяслава быль сынь, который любиль наслаждаться бестдою пр. Антонія и его сподвижниковъ. Въ этихъ бесъдахъ онъ узналъ суету мірской жизни и ничтожность всёхъ благъ временныхъ. Въ немъ родилось желаніепо примъру сихъ подвижниковъ отречься міра. Свое желаніе онъ открылъ Антонію. Старецъ одобрилъ благое желаніе, но указаль и на трудности иноческой жизни и на необходимость постоянства въ принятомъ намереніи. Беседа съ святымъ старцемъ только болъе воспламенила благочестивое стремленіе сердца сына боярскаго. На другой же день прітхалъ онъ къ пещеръ въ одеждъ свътлой, на гордомъ, богато убранномъ конъ, окруженный слугами. Поклонившись до земли Преподобнымъ, онъ снялъ съ себя боярскую одежду, положилъ ее предъ Антоніемъ. Отвергая мірскую пышность, оставивъ жену и домъ отца, онъ просилъ о постриженіи: « я хочу быть инокомъ, говорилъ онъ, и жить съ вами въ пещеръ; я не хочу возвращаться домой ». Антоній напомниль ему о важности объта, о власти отца, о гибвъ великаго князя. Но готовый перецесть даже мученія за отреченіе оть міра, благочестивый юноша только просиль о пострижении. Никонъ постригъ его, и назвалъ Варлаамомъ.

Тогда же пришелъ къ Антонію другой любимецъ великаго князя, « предержай у него вея ») и по усердной просьбѣ былъ также постриженъ, и названъ Ефремомъ. Великій князь, раздраженный тъмъ, что пещера отнимаетъ у его двора любимыхъ слугъ, призвалъ къ себѣ Никона. « Ты ли постригъ ихъ безъ моего повельнія »? спросилъ онъ Никона. — « Благодатію Божіею я постригъ, отвѣчалъ безтрепетный Никонъ,

по повельнію Царя Небеснаго, Інсуса Христа, призвавшаго ихъ на такой подвигь ». « Такъ поди же, сказаль князь, и убъждай ихъ опять возвратиться домой, или пошлю тебя и всъхъ живущихъ съ тобою въ заточеніе, а пещеру велю раскопать ».—« Что хочешь, то дълай, отвъчаль Никонъ, но я не могу отнимать воиновъ у Царя Небеснаго ».

Князь еще продолжаль изливать свою досаду на Никона, какъ одинъ изъ его слугъ приходитъ и говоритъ, что Антоній съ своею братію собирается оставить пещеру и идти въ другую страну. Супруга Изяслава, родомъ изъ Польши, явилась ходатайницею иноковъ. Она разсказала, какъ въ ихъ странътакже выгнаны были иноки, и гнъвъ Божій постигъ страну. Князь отпустилъ Никона, и послалъ упрашивать Антонія остаться. Только чрезъ три дня успъли отъискать и возвратитъ Антонія, уже оставняшаго свою пещеру.

Не успъвши путемъ убъжденія возвратить своего сына изъ пещеры, стецъ Варлаама силою увлекъ его оттуда; снялъ съ него иноческую одежду и облекъ въ прежнюю. Но Варлаамъ, какъ тяжкое бремя, сбросилъ ее съ себя. Три дня просидълъ молча въ дому отца, не вкушая пищи, почти безъ одежды, желая одного возвращенія въ любезную ему пещеру. Отецъ уступилъ наконецъ его желанію, и Варлаамъ съ радостію принятъ былъ отцами пещеры. Съ этого времени еще болье начало стекаться народа. Одни приходили за благословеніемъ, другіе просили постриженія. Самъ Изяславъ съ дружиною прітъзжалъ къ Антонію просить его благословенія и молитвъ.

Частію любовь къ уединенію, нарушаемому стеченіемъ народа, частію, можеть быть, еще продолжающійся гнѣвъ великаго князя заставили Никона выйдти изъ пещеры Антонія. Вмъсть съ инокомъ монастыря св. Мины пошелъ онъ искать другаго безмолвнаго жилища. Они допли до моря, и тамъ разстались. Никонъ пошелъ къ Тмуторокани, и подлъ города нашелъ себъ мъсто, гдъ основалъ свой монастырь. А инокъ изъ обители св. Мины на пути къ Константинополю встрътилъ одинъ островя, поселился на немъ, и въ уединеніи окончилъ свою жизня (1). Тогда же удалился изъ Печерской обители и евнууъ Ефремъ въ одинъ изъ монастырей Константинопольскихъ. По удаленіи Никона, пресвитеромъ въ пещеръ сдъланъ былъ Өеодосій, ежедневно отправлявшій божественную службу для братіи.

У Антонія было уже двінадцать человіть братіи. Своими руками иноки раскопали пещеру, устроили въ ней церковь и кельи. И эта немногочисленная братія казалась уже великою для любителя уединенія, Антонія. Собравши свою братію, онь сказаль ей: «Воть, Богь собраль вась, брате, и надъ вами почиваеть благословеніе святой горы, данное міть постригшимъ меня игуменомь, а отъ меня нерешедшее къ вамъ. Живите теперь сами, я поставлю вамъ игумена, а самъ хочу идти въ другую гору жить уединенно, какъ привыкъ издавна». Антоній назначиль въ игумена Варлаама, а самъ по состдству въ горі, разстояніемъ на 100 саж отъ прежней немеры началь копать новую пещеру, извістную ныні подъ именемъ ближнихъ пещерь, гді и поселился.

Братія , оставшаяся подъ руководствомъ Варлазма и лишась непосредственнаго управленія Антонія , не отступала отъ его правиль. Пища братіи была ржаной хлѣбъ съ водою ; въ субботу и воскресенье тли сочиво. Когда не было сочива , то и въ эти дни тли одно вареное зеліе. Пропитаніе себт доставали работою : нлели клобуки , и занимались другими рукодъліями, и носили продавать ихъ въ городъ. На вырученныя деньги покупали жито. Купленное жито раздъляли между собою , чтобы къ слъдующему дню всякій мололь для себя. Иные копали гряды , и ходили за овощами. Такъ цтлый день проходиль въ работь. (Пищу вкушали послъ литургіи.) Не смотря на эту скудную жизнь, число братіи такъ умножилось,

<sup>(1) «</sup>Сей же и до ныих островь зовомь есть боляриновъ». Жит. Осодос.

что она, при общихъ молитвахъ, не могла уже вмъщаться въ пещерной церкви. Игуменъ Варлаамъ съ братіею испросили у пр. Антонія благословеніе надъ пещерами своими устроить открытую церковь, и построили сперва малую деревянную церковь во имя Успенія Пресвятой Богородицы.

Но для безпрестанно умножавшейся братіи, которой было уже 20 человъкъ, стала тъсна и эта церковь и самыя нещеры. Посему игумень и братія съ общаго совъта ръшились просить у Антонія благословенія устроить надъ пещерами уже открытый монастырь. / Отче, сказали они Анренію, братін умножилось, и мы хотьли бы поставить монастырь ». Антоній съ радостію даль имъ благословіе. Благословенъ Богъ о всемъ, сказалъ онъ, и молитва Святой Богородицы и отцевъ, сущихъ въ Авонъ, да будетъ съ вами ». Одного изъ братін онъ посладъ къ великому князю Изяславу сказать отъ его имени: « Князь мой! воть, Богь умножаеть братію, а 1 мъстечко мало, не дашь ли ту гору, которая надъ пещерою »? Изяславъ съ радостію исполниль просьбу старца, и, пославши одного изъ своихъ чиновниковъ, отдалъ во владъніе инокамъ гору. Братія устроили большую церковь, огородили монастырь тыномъ, и выстроили много келлій. Монастырь, устроенный на горъ, получилъ название Печерскаго, потому что иноки прежде жили въ пещеръ (1). («Есть же монастырь Печерскій, замічаеть літописець, оть благословенія святыя горы пошель ». Сіе-то благословеніе святой горы, оплодотворенное молитвою, слезами и подвигами пр. Антонія, возрастило святую обитель Печерскую. Изъ малой пещеры Антонія возникла славная Лавра, которая красуется своимъ величіемъ во всей Россіи. Между темъ монастыри, основанные

<sup>(1)</sup> Не льзя съ точностію опредълть года перенесенія Печерскаго монастыря на верхъ горы. Сличая разсказъ льтописна съ словами Нестора въ житін Өеодосія, мы должны принять, что это было не задолго до удаленія Варлазма въ Дмитріевъ монастырь на игуменство. Сльд. около 1060 г.

богатствомъ, изчезди, такъ что едва сохранилось до насъ ихъ имя. Лучшимъ подтвержденіемъ сего служить судьба Димитріевскаго монастыря, выстроеннаго въ 1055 г. великимъ княземъ Изяславомъ Димитріемъ, послѣ побѣды надъ торками. Невдалекъ отъ Печерскаго монастыря и, какъ полагаютъ, на крутомъ бугру Иечерской горы, гдѣ теперь стоитъ нѣмецкая кирка, Изяславъ выстроилъ великолѣпный монастырь, и взялъ въ игумена ому Печерскаго игумена Варлаама, думая своимъ монастыремъ затмить славу Печерскаго. Но теперь не могутъ даже указать утвердительно мъста, гдъ стоялъ этотъ монастырь

По удаленіи Варлаама ва Дмитріовъ монастыру пр. Антоній, по прошенію братіи, опредълиль туменомъ Осодосія, какъ послушливъйшаго, кроткаго и смиреннъйшаго изъ всъхъ. Двадцать человъкъ было братіи, когда Өеодосій приняль игуменство. Жизнь собравшейся къ Антонію братіи вообще была строга, но Өеодосій не щадиль себя. Крыпкій тыломы, онь бралъ на себя часть трудовъ у другихъ: — носилъ другимъ воду, рубилъ дрова, мололъ рожь, и приносилъ каждому муку. Иногда въ теплую ночь отдавалъ тъло свое въ пищу комарамъ, --- кровь текла по немъ, а онъ оставался спокоенъ, пряль волну, поя псалмы Давидовы. По избраніи въ игумена, (въ 1062 г.) онъ увеличилъ свое воздержание, постъ, слезную молитву. Всъхъ приходящихъ Өеодосій принималъ съ/ любовію, и вскоръ въ обители считалось уже сто человъкъ братін. (Такъ какъ монастырь быль уже тьсень, то Өеодосій распространиль его, самъ участвуя въ трудахъ построенія.

Досель братія руководствовались въ своей жизни примъромъ пр. Анторія, и хранился порядокъ устава пустыннаго, имъ заведеннаго. Для многочисленной братій, стоящей на разныхъ степеняхъ духовной жизни, нуженъ быль уставъ общежительный, польза котораго доказана была опытомъ на востовъ Въ обителяхъ, устроенныхъ Ярославомъ, въроятно, слъдовали порядку тъхъ монастырей константинопольскихъ, ко-

Digitized by Google

торые созидаемы были тамъ императорами и вельможами, и въ которыхъ уставъ іерусалимскій или Студитовъ вводимъ быль съ нъкоторыми перемънами. Реодосій ръшился занять уставъ у Студійскаго константинопольскаго монастыря славившагося многочисленностію и устройствомъ братіи. В вроятно, самъ Антоній указаль Өеодосію на уставъ студійскій, потому что на Авонъ, когда 🛊 ревнителей отшельнической жизни произошли споры съ последователями общежительнаго устава Асанасія, для прекращенія ихъ прислань быль игумень Студійскаго монастыря, и дровній типикъ (трагосъ) составленъ подъ его вліяніемъ. Въ житіи Осодосія говорится, что онъ послалъ одного изъ буатій къ Ефрему, удалившемуся изъ Печерской обители въ Константинополь, чтобы онъ списалъ уставъ и прислалъ кт/ нему. Ефремъ исполнилъ просъбу **Өеодосія.** — Льтописець же говорить, что съ Митрополитомъ Георгіемъ прибыль чернеть Студійскаго монастыря, Михаиль, и у него нашелся списокъ устава студійскаго. Получилъ ли Өеодосій два списка, ули Михаиль быль тоть самый брать, котораго отправляли ть Ефрему, — все равно. Важенъ вопросъ о томъ, какой уставъ получилъ Өеодосій, по которому началъ устроять свой монастырь. Върное знаніе устава, имъющаго такое важное значение въ жизни иноческой, и подробное изложение его эткроеть предъ нами всю жизнь иноковъ, не только въ Печерской обители, но и во встхъ древнихъ монастыряхъ, такъ какъ изъ Печерской обители они заимствовали свой уставъ. Отъ того монастыря, пищеть льтописецъ, пріяша вси монастыреве уставъ.

## УСТАВЪ СТУДІЙСКІЙ.

Монастырь Печерскій, безъ сомнѣнія, не столько имѣлъ нужду въ уставѣ, опредѣляющемъ порядокъ церковной службы, сколько въ уставѣ, опредѣляющемъ порядокъ монастырскаго благочинія. Вмѣстѣ съ введеніемъ въ Россіи христіанства необходимо введенъ былъ и порядокъ церковной службы. Какъ въ частныхъ церквахъ, такъ и въ монастыряхъ, бывшихъ прежде Печерскаго, руководствовались уже опредѣленнымъ уставомъ церковной службы. Нужнѣе всего было устроить порядокъ монастырскаго благочинія. Объ немъ-то и долженъ былъ позаботиться Өеодосій.

Въ писаніяхъ преподобнаго Оеодора Студійскаго не осталось описанія даннаго имъ устава обители его. Сколько можно видъть изъ жизни и писаній Өеодора Студита, онъ не былъ вводителемъ какого либо новаго устава, но только возстановителемъ древняго духа монашества. Въ смутныя времена иконоборства монашество подвергалось тяжкимъ гоненіямъ: монахи были изгоняемы изъ обителей, обители предаваемы были разрушенію, а потому прежній уставь не могь уже сохраниться во всей полноть. Притомъ и самый духъ иночества въ нъкоторыхъ болъе слабыхъ членахъ, подъ вліяніемъ духа міра, уклонялся отъ первоначальной строгости и чистоты. Өеодоръ Студить старался, чтобы правила Василія Великаго были соблюдаемы во всей строгости. Такъ какъ иногда въ монастыри вторгались роскошь и любостяжаніе, то Оеодоръ въ духъ древнихъ правилъ монашества, поставилъ, что никто 2 изъ иноковъ не долженъ имъть ничего собственнаго / даже иголки (1). Пища, одежда — все должно быть общее, и во

<sup>(1)</sup> Testam. n. 7. p. 66.

всемъ простота и строгость (1). Для монаха уже богатство, писалъ онъ къ братіи, если онъ будеть имѣть болье трехъ мелкихъ монетъ... Монахъ тотъ, кто стоитъ выше міра нищетою, кто не имѣетъ ни одного сребреника (2). Онъ изгонялъ всякую прислугу изъ монастыря (3). Всѣ службы и работы монастырскія братія должны были исправлять сами. Каждому назначена была особая обязанность для удовлетворенія нуждъ братскаго общества. Монахамъ запрещалось самовольно переходить изъ монастыря въ монастырь (4). Всякій инокъ долженъ былъ открывать игумену свои помыслы (5).

Надзирая самъ за приложеніемъ общихъ правилъ монастырской жизни къ частнымъ обстоятельствамъ, Оеодоръ Студитъ не имълъ и нужды писать уставъ для братіи. Между тъмъ слова Льтописца и слова Пр. Нестора въ житіи Өеодосія показывають, что Өеодосій получиль нисьменный уставь Студійскаго монастыря. До насъ дошель уставъ, который не задолго до Өеодосія Патріархомъ Алексіемъ, правившимъ Константинопольскою Церковію отъ 1025 до 1043 г., данъ основанному имъ Богородичному монастырю. Онъ надписывается такъ: Устаникъ разсмотряяй о брашнь же и о питіи мнихомь, и о всяцьмь иномь чину и о пребывании и въ церкви и въсьде уставлень убо не по писанію въ монастыри Студійстьмь преподобнымь Отцемь нашимь исповидником в Өеодором, предань же писаніемь оть Альксія святаю и вселенскаю Патріарха вы поставленнъм им монастыри во имя Божественныя Матери (6). Не зная другаго письменнаго устава Студійскаго,

<sup>(1)</sup> Vita Theod. Mich. Mon. p. 20. n. 34.

<sup>(2)</sup> Lib. II. Epist. 180. Steph. p. 536.

<sup>(3)</sup> Lib. 11. Epist. 164 Archim. Gothiæ. p. 516. Testam. n. 4. p. 66.

<sup>(4)</sup> Lib. 11. Epist. 164. p. 516. Epist. 165. p 518.

<sup>( 5 )</sup> Epist. 4. είς 'Ηγούμενον.

<sup>(6)</sup> Пергам. Рип. Синод. Библ. N 330. XII в. Изъ сей рукописи видно, что уставъ сей имълъ церковное употребленіе, но ничто не свидътельству-

маходя сей уставъ въ русскомъ спискъ XII в., мы имъемъ нолное основание думать, что именно этоть уставъ введенъ Өеодосіемъ въ монастыръ Печерскомъ. Въ словахъ Льтописна. какъ онъ говоритъ объ уставъ Студійскомъ, мы видимъ почти буквальное повтореніе выписаннаго нами оглавленія устава, не задолго предъ Оеодосіемъ написаннаго Патріархомъ Алексіемъ: « и устави въ монастыри своемъ, — пишеть Лътописецъ, како пъти пънія монастырская, и поклонъ какъ держати, и чтенія почитати, и стоянье въ Церкви, и весь рядъ церковный, на трапезъ съданье, и что ясти въ кыя дни, все съ **уставленьемъ** ». Нъкоторыя обстоятельства жизни иноковъ Печерскихъ, переданныя въ житіи Өеодосія, показываютъ, что именно сей уставъ быль въ обители Печерской. По этому мы ръшаемся признать его уставомъ Оеодосіевымъ и разсмотръть подробнъе.

> Большая часть дня и ночи у иноковъ проходила въ молитвъ. Утреннее молитвословіе начиналось, отъ свътлой недъли до поста великаго, -- съ перваго часа утра; во весь великій постъ, въ понедъльникъ, вторникъ, четвертокъ и пятницу,--съ десятаго часа вечера; въ субботы и недъли съ перваго часа vrpa.

Когда приближается время утрени, встаеть будильникъ, и идеть прежде къ кельъ Игумена. Поклонившись до земли, онъ говорить извит : « благослови и помолися за мя, Отче святый ». Когда Игуменъ скажеть извнутри: «Богь спасеть тя »,

етъ, чтобы опъ переведенъ былъ для Богородичнаго Новгородскаго монастыря. Первыхъ листовъ въ сей рукописи не достаетъ, но видно, что первая половина сей рукописи содержить общій церковный уставь студійскій. Заглавіе нами выписанное относится ко второй части кинги. Вт нощь рукописи начата статья: о останцъхъ церковныхъ, - но не кончена. Въ рукоинсной кормчей Московской Д. Академіи N 54, принадлежащей къ XV в., статья эта встръчается вполив, поль заглавіемь: Преподобнаго Отца Осодора Игумена Студійскаго о останцият церковных канонг. Въ ней излагаются наказанія за нарушеніе устава церковнаго. См. приложеніе Б.



будильникъ становится предъ его кельей и громко говорить: « благословите святіи », и повелтваеть клепать въ било. Когда клеплють, онъ обходить братскія кельи, и будить всёхъ громко говоря: «благословите святіи». Когда обойдеть всв кельи, пономарь ударяеть въ другое било. Въ это время всъ монахи собираются къ церкви. При удареніи наконецъ въ малое било входять и становятся на паперти съ Игуменомъ молча, моляся про себя. Священники и діаковы становятся впереди. По входъ въ церковь священникъ становится предъ олтаремъ, береть оть пономаря кадильницу и начинаеть кадить церковь, въ предшествіи чтеца, носящаго предъ нимъ свѣчу. Послѣ возгласа: « яко свять еси Боже нашъ », братія входять въ церковь, и начинають пъть шестопсалміе тихо, умиленно. Такой порядовъ наблюдается въ лътніе мъсяцы; а начиная со дня Воздвиженія, братія собираются не въ паперти, но въ самой церкви. Братія стоять въ церкви по чину. Внереди на правой сторонъ становится Игуменъ, на лъвой — экономъ: священники становятся предъ алтаремъ, діаконы — подлѣ нихъ по сторонамъ, за ними — прочая братія по чину. Надзоръ за благочиніемъ въ церкви порученъ былъ двумъ старшимъ инокамъ; одинъ стоялъ на правой, другой-на лѣвой сторонъ, и смотрѣли, благочинно ли стоятъ иноки.

Отъ понедъльника Антипасхи до Воздвиженья поется одна касизма на утрени; а отъ Воздвиженья до недъли сыропустной — двъ. Предъ окончаніемъ касизмы ударяется въ било, чтобы разбудить ремесленниковъ, которымъ, ради ихъ трудовъ, дается лишнее время для отдыха. За утренней полагалось по два и по три чтенія. Славословія великаго не полагается. Утреннее бдъніе продолжалось по пяти, а иногда по семи насовъ.

Въ великую Четыредесятницу, при разсвътъ дня, ударяютъ къ первому часу; въ девятомъ часу утра—къ третьему часу, въ одиннадцатомъ—къ шестому; въ первомъ— къ девятому. А въ прочія недъли, кромъ великаго поста, 1-й часъ отправ-

ляется вибств съ утренею; къ 3-му ударяють въ 8-мь часовъ утра; къ 6-му — въ 9-ть. Съ недъли всъхъ Святыхъ до недъли предъ Рождествомъ Христовымъ часы бывають съ пъніемъ Псалтири, за исключеніемъ праздничныхъ дней. Когда на 6-мъ часъ запоють третью славу съ пъніемъ Псалтири, священникъ приготовляется къ служенію Литургіи, и начинаетъ проскомидію.

Кромъ субботы и недъли, во всъ дни великаго поста совершается Литургія Преждеосвященныхъ; часы бывають только въ среду и пятокъ сырной недъли.

Посль Литургіи тотчась же поется девятый чась, и пропъвъ блаженны, ударяютъ три раза въ било, и иноки, поя 144 неаломъ: Вознесу Тл, Боже, идутъ въ трапезу. Впереди идетъ совершавшій Литургію священникъ, подлѣ него Игуменъ, и за ними вся братія. Когда служившій священникъ приблизится къ ступенямъ, вводящимъ въ « высшую трапезницу », онъ останавливается внизу этихъ ступеней на правой сторонъ, и, обращенный къ востоку, произносить про себя молитву: « Господи Боже нашъ, Иже божественный и животворящій хльбъ »... Игумень между тьмъ всходить на ступени, становится на свое мъсто. Когда кончится пъніе 144 псалма, — служащій священникъ благословляеть знаменіемъ креста первую и вторую трапезу. Братія отвъчають : аминь. Тогда игуменъ садится и послъ него вся братія, по распоряженію старъйшины трэпезы, молча. Немелленно предлагается чтеніе. Чтеніе поучительныхъ писаній уставъ Студійскій почитаетъ необходимымъ какъ на объдъ, такъ и на ужинъ. «По-стыдно будетъ для инока, говорится въ немъ, если, питая плоть свою, не позаботится въ тоже время и о насыщени своей души, питая ее похвальными делами, а наиначе молитвою и прилъжнымъ чтеніемъ честныхъ Писаній. Какъ брашно поддерживаетъ временную и скоропреходящую жизнь: такъ испытаніе Божественныхъ Писаній подаеть душамъ животъ. Испытайте Писанія, и въ нихъ обрящете животь вычный, сказали неложныя уста Живаго Хлѣба, сшедшаго съ небеси, и раздробившаго Себя намъ, и причащеніемъ Себя содѣлавшаго человѣка нетлѣнымъ. Посему на трапезѣ всегда должно быть предлагаемо слово Божіе. Нѣкто сказалъ: «трапеза безъ слова Божія подобна яслямъ скотскимъ. Пусть въ устахъ ядущихъ всегда будетъ слово молитвы: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій; слухъ ихъ пусть наполняется словами божественными; разговоровъ праздныхъ да не будетъ. Тогда много пріобрѣтутъ пользы для души иноки и въ то время, какъ вкушаютъ брашно ».

Уставъ монастырскій опредъляль количество и качество пищи. Цъль опредъленнаго устава о пищь была та, чтобы не поблажать самоугодію однихъ, ограничить ревность другихъ, дабы не впали въ гордость. И такъ какъ между братіею много слабыхъ и немощныхъ, то имъ должно быть оказано снисхожденіе. Впрочемъ выборъ пищи вообще долженъ зависть отъ воли игумена. Велитъ ли онъ подавать рыбу или сыръ, все нужно дълать по его вельнію, исключая дней, когда это запрещено правилами св. Отцевъ, какъ-то: въ среду и иятокъ и нъкоторые другіе дни. Во всякомъ случать, монаху неприлично, говорится въ уставть, разбирать, хорошо или худо брашно, номышляя о томъ, что иные совствы не имъють брашна, а другіе, можетъ быть, лучшіе, довольствуются съ благодарностію темъже, чтыть и онъ.

Обратимся къ порядку трапезы. Духъ христіанскаго благочестія умълъ и удовлетвореніе естественной потребности соединить съ нъкоторыми дъйствіями Богослуженія, слъдуя словамъ Апостола: аще ясте, аще ли пісте, вся во славу Божію творите.

Когда чтеніе начнется, вносять уготованное брашно. Надзиратель трапезы говорить громко: «Господи благослови». Братія встають, каждый на своемъ мъсть. Служащій благословляеть предлагаемое, говоря: «Христе Боже! молитвами Отепъ нашихъ благослови брашно и питіе наше нынь и присно»;

братія отвъчають: аминь, и садятся. Когда игумень коснется пици, начинають всё тсть. Потомъ одинь изъ служащихъ даеть предстоятелю ложку, которою касаясь мисы, онъ возглашаеть: «Господи благослови». Тогда подходить къ игумену «кутьникъ», и взявъ у него благословеніе обходить братію, и наливаеть каждому вина. Въ- слёдь за нимъ идеть другой брать съ укропомъ, и своею рукою кладеть каждому.

Когда нальють встмъ вина, монахи встають, каждый держа свою чашу, и кланяются игумену, чтобы онъ благословиль имъ пить. Если вино наливають два или три раза, то уже вновь не просять у игумена благословенія, но каждый благословляеть свое питіе, творя надъ нимъ крестное знаменіе. Когда не бываетъ игумена, благословляеть экономъ. Но мъсто игумена остается не занято.

Второе блюдо съ сочивомъ благословляется не тѣмъ, кто въ первый разъ благословилъ, но другимъ священникомъ.— По окончаніи трапезы, въ пустыя блюда каждый кладеть свою ложку. Игуменъ произноситъ стихъ: «Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ ». Когда всѣ скажугъ: « аминь », ставятся два блюда, одно на первомъ, другое на второмъ столѣ. Игуменъ кладетъ оставшійся послѣ него хлѣбъ въ блюдо, говоря: «Господи благослови ». Надзиратель трапезы начинаетъ громко: «благословенъ Богъ, питаяй насъ »; съ нимъ поютъ прочіе, и кладутъ оставшійся хлѣбъ въ мису. Никто не долженъ брать остатковъ хлѣба съ собою. Избытки сіи предъ вратами монастырскими раздаются каждый день нишимъ.

Когда хлібъ сложенъ будеть въ мисы, (служившій священникь, творя надъ ними кресть, говорить: « Христе Боже нашъ! исполни избытки рабъ Своихъ, и насъ помилуй, яко свять еси нынъ и присно и во віки віковъ, аминь ». Надзиратель трапезы, стоя у края стола, поклонившись игумену, говоретъ громко: « благослови! помолися о мні ». Игуменъ

тихо отвъчаеть: «Богь спасеть тя», и, взявъ мису, дълаеть ею кресть, говоря громко: « велико имя ». Всъ отвъчають: « Святыя, единосущныя Троицы! Да сохранить всёхъ насъ, аминь ». Игуменъ опять говорить: « да помянеть Господь всёхъ духовныхъ отецъ и братій нашихъ ». Ему отвъчають: « аминь ».) Надзиратель трапезы, по знаку отъ игумена, начинаеть: милостивь и щеорь Господь. (Псал. 110, 4.) По окончаніи сего , (служившій священникъ возглашаеть : « о всёхъ благодаримъ Бога ». Братія произносять трижды: « Госноди помилуй », и потомъ священникъ: « надъ всеми благодаримъ Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и приспо и во въки въковъ ».) Братія (отвъчають : « аминь », и) начинають пъть 121 псал.: Возвеселихся о рекшихъ мив. Съ симъ пъніемъ идутъ, предъ игуменомъ, къ церкви, присоединяютъ къ сему псалму и 83-й: Коль возлюблениа, и допъвають его въ притворъ. Здъсь священникъ, ставъ предъ церковными дверями, произносить молитву: « Тебъ истинному Человъко-любцу Богу мы гръшніи ». По окончавіи молитвы дълаеть отпусть, и творить три поклона вмѣсть съ братіею. Потомъ, обратившись къ братіи, говорить: « благословите, святіи ». И братія, падши на кольна, творять съ священникомъ молитву: « Христе Боже! молитвами Пресвятыя Богородицы и святаго Предтечи и всъхъ святыхъ помилуй и спаси души наша ». Послъ того братія расходятся въ свои кельи.

Къ ужину, когда онъ бываеть, новаго кушанья не готовять, по подають остатки объденной трапезы, впрочемъ теплые. Для этого угли, оставшіеся послѣ приготовленія пищи къ объду, сохраняются на очагѣ, и на немъ ставится глиняный сосудъ съ сочивомъ.) Порядокъ молитвословій за ужиномъ сходенъ съ объденнымъ, но вмѣсто: « велико имя Св. Троицы », возглашается: « Пресвятая Богородица помогай намъ ».

Во время трапезы, также какъ и во время церковной службы, двое старцевъ, покрытые кукулемъ, стоятъ по краямъ трапезы, и надзираютъ, благочинно ли сидятъ иноки. Не

благочинно сидящаго обличають и , если не слушаеть обличенія, то поднимають изъ-за стола и ставять подлів себя на поклоны, схимника въ кукулів, а простаго монаха съ открытой головой, пока не простить игумень. Если кто разобьеть сосудь, то простираеть руку и , показывая братіи разбитое , просить прощенія у игумена.

Всё монахи должны ёсть за трапезой, а въ кельяхъ ничего не держать съёстнаго. (Тайноядёніе, говорить уставъ, есть мерзость и мать другихъ страстей. )Только больнымъ и по послушанію не поспёвшимъ къ обёду позволяется давать пищу въ келью. (Если приходитъ къ кому гость, то монахъ долженъ сказать начальнику страннопріимной, и неиначе, какъ съ позволенія игумена, оставляють его обёдать.)

Послъ объда, прежде захожденія солнца, ударяють въ вечернъ; а послъ ужина — въ повечерію.

Во время, свободное отъ Богослуженія, иноки не должны ходить другь къ другу по кельямъ. Лучше бесъдовать съ книгами. Чтеніе божественныхъ книгъ соблюдеть инока отъ иногихъ соблазновъ. Пусть блюдеть онъ за первымъ движеніемъ помысловъ, ибо они начало дълъ Кто отразилъ дурной помысль, тотъ сберегъ свою душу. А кто опустить безъ вниманія первое прираженіе зла, страсть доползеть до сердца, и тогда сильнъе будуть навъты вражіи, трудпъе борьба. Кто предварительно защищенъ отъ стрълы духовнаго врага духовнымъ оружіемъ, тотъ останется не уязвленъ. А кто по лъности не защищенъ, къ тому откреется входъ лукавому слову и помыслу, и душа уязвится. Такой да спъщить скоръе къ игумену, и да откроеть ему недугъ своей души. Всъ братія должны исповъдываться игумену.

Для избъжанія гръховъ, братіи не должно собираться вмъстъ, кромъ церкви. Желающіе знать, чему учить Церковь, пусть послъ утрени собираются въ трапезницу, и тамъ учатся. Игуменъ прежде всего долженъ стараться о томъ, чтобы каждый монахъ зналъ наизусть Псалтирь, чтобы душа его была живою книгою божественныхъ пъсней, такъ чтобы и молча, и служа, и принимая пищу, и дълая что либо другое, наслаждался псалмами. Это многую приноситъ пользу. — Церковное учение должно состоять въ томъ, чтобы знать все, что поется въ церкви.)

Если брать приставлень къ какому либо послушанію, да творить его какь предъ взоромь Всевидящаго, помня, что должень на страшномъ судѣ отдать отчетъ въ каждой вещи. Посему долженъ все беречь, и тѣмъ болѣе ничего не брать себѣ и не давать другимъ. Если Ананія и Сапфира, утаивъ часть своего имѣнія, подверглись такому страшному наказанію, то какому наказанію подвергнутся тѣ, которые нерадять о монастырскомъ имѣніи? Всякое дѣло, самое малое, должно совершать съ усердіемъ, вѣруя, что никакое доброе дѣло пе останется безъ послѣдствій. Главное же, безъ повелѣнія игумена не должно ничего дѣлать. (Если въ мірѣ, въ званіи воинскомъ, полагается наказаніе за ослушаніе, то какому наказанію должны подвергнуться отвергшіеся міра, вступившіе въ воинство Христово, если они не оказываютъ послушанія?)

Какимъ духомъ проникнуто всякое послушаніе, показываетъ правило о вжиганіи огня въ поварнѣ. Поваръ входить въ церковь, кладетъ три земные поклона предъ царскими вратами, и просить огня у « церковника ». Сей обмакаетъ въ лампадѣ, находящейся въ алтарѣ, свѣтильню, зажигаетъ ее, и подаетъ повару, — и отъ сего огня зажигаютея дрова въ поварнѣ, чтобы брашно иноковъ освятилось отъ сего огня, и ядущіе помнили о священномъ огнѣ. Такжс долженъ посучать и пекущій хлѣбы. Тѣсто братія мѣсятъ по-очереди. По окончапіи шестопсалмія, во время пѣнія Псалтири, входить на средину церкви наряженный на сіе послушаніе, кланяется игумену, и обратившись на правую сторону, зоветъ чередныхъ, говоря: «Господи благослови въ пекльницу». Потомъ позоветь такимъ же образомъ и съ лѣвой стороны, и ставъ противъ царскихъ дверей, ждетъ окончанія перваго

антифона. Тогда вст, принявъ благословеніе отъ игумена, отправляются въ хлъбню. Часть изъ нихъ поетъ псалмы, канонъ и прочій чинъ утрени, а другіе мъсятъ тъсто. Тъ, которые пъли, возвращаются въ церковь, а трудившіеся — въ кельи.)

Всякое послушаніе монахи должны исправлять сами. Ни коня, ни вола, ничего такого въ монастырь не дозволялось впускать. Надзоръ за скотомъ, огородами, полевыми работами, поручается наемникамъ, или слугамъ монастырскимъ.

Главный начальникъ монастыря есть игуменъ. Онъ долженъ быть примъромъ для всъхъ. Такъ какъ единъ Богъ безъ гръха, то согръщающихъ изъ братіи угуменъ долженъ приводить въ покаяню, прилагая врачентво по мъръ бользни. Какъ пастырь, онъ долженъ взять на свое рамо овча заблудшее, врачевать уязвленное змісмъ. Одного врачевать кротостію, другаго строгостію. Но если не помогають вст міры, то нужно изгнать недостойнаго изъ монастыря, чтобы его примъръ не заразилъ другихъ. Игуменъ почасту долженъ предлагать поученія какъ всей братіи вообще, такъ и каждому въ особенности. Ибо сильно слово отъ высшаго, особенно если оно подтверждается доброю жизнію. — Избраніе игумена дълается братіею. На три дни послѣ смерти прежняго игумена назначается общій пость и молитва, чтобы Богь указаль новаго настоятеля. Потомъ, предъ св. Евангеліемъ на аналов, избирають игумена не моложе 33-хъ лъть, не бывшаго въ бракъ, чтобы союзъ родства не отвлекалъ его отъ дълъ монастырскихъ. Если всъ братія избирають одного, то сей и будетъ игуменомъ. Если есть разногласіе, то обращаются къ Патріарху, который изъ трехъ ему представленныхъ выбираетъ одного. Выборъ преимущественно долженъ упадать на имъющихъ степень священства и жившихъ въ семъ монастыръ. — Для вспомоществованія игумену въ управленіи монастыремъ избирается экономъ, кутьникъ, старъйшины церковные, пономарь, сосудохранитель, житникъ, ключарь, надзиратель за

больными, демественникъ церковный, клигохранитель, келарь, начальникъ страннопріимницы. Изъ старшей братіи должно избирать имъ помощниковъ. Разъ въ мѣсяцъ игуменъ съ старшими монахами повѣряетъ кутьника въ порученномъ ему имѣніи и строеніи. Самъ игуменъ расноряжается имуществомъ монастырскимъ чрезъ прислужниковъ. Доходы хранятся въ кружкѣ казнохранилища за печатью игумена, эконома и кутьника, чтобы на игумена не пала клевета въ растратѣ монастырскаго достоянія. Идетъ ли игуменъ по церквн, или встрѣчается съ братомъ на монастырѣ, каждый долженъ воздать ему низкій поклонъ. И другъ друга должно встрѣчать молча съ поклономъ.

 Одежда иноковъ должна быть шерстяная, черная и простая, но чистая. Поясъ кожаный, по подражанію Іоанну Крестителю, древнему образцу монашескаго житія.

(Для больныхъ иноковъ и для приходящихъ недужныхъ не должно жалъть ничего; но надлежитъ имъть врача въ монастыръ, назначить имъ особыхъ прислужниковъ; содержать ихъ въ особомъ зданіи съ церковію, снабжать всъмъ изъ монастыря, а на одежду выдавать деньги.)

Приходящихъ жить въ монастырь принимать должно съ разсмотръніемъ. Если прійдеть изъ другаго монастыря священникъ или діаконъ, то допускать его до священнодъйствія только послѣ трех-мѣсячнаго пребыванія. Если никто не знаетъ приходящаго, то цѣлый годъ онъ долженъ провести въ низ-шихъ службахъ.

Кто вступаеть въ монастырь, и приносить съ собою пожертвованіе, пріимите, но скажите, что ато не даеть ему никакихъ преимуществъ въ монастыръ. Вся братія равна, и предпочтеніе отдается только добродѣтели. Вообще, приношенія въ монастырь должно принимать, чтобы не обидѣть приносящаго.

Входъ въ монастырь женщинамъ не позволяется. Если прійдеть знатная жена, которой нельзя отказать, то пусть ее

принимаеть только игумень съ къмъ либо изъ начальствую— щихъ братій; прочіе не должны видъть приходящую. Въ великій постъ совстить затворяются врата монастырскія: (это завъть древнихъ отцевъ не Студійскаго только монастыря, но
и другихъ обителей) дабы иноки могли безъ преткновенія совершать подвигъ поста. Врата монастырскія отворяются въ
пятокъ шестой недъли; а до сего времени только въ край—
нихъ случаяхъ позволяется отворять ихъ.

У внутреннихъ вратъ монастыря должны сидътъ три инока, престарълые и по жизни испытанные, и принимать приходящихъ, давая знать объ нихъ игумену и брату, къ которому они пришли. У внъшнихъ вратъ долженъ быть одинъ стражъ. Сидя у воротъ, иноки должны читатъ Псалтирь или другія спасительныя книги. Во время службы двое уходять въ церковь, одинъ остается у воротъ. Монахъ не иначе можетъ выйдти изъ монастыря, какъ принявъ благословеніе отъ игумена и «печать», въ знакъ того, что есть благословеніе игумена на его выходъ.)

За разныя вины иноковъ и опущенія уставъ опредъляєть различныя церковныя наказанія. При наложеніи ихъ обращаєтся вниманіе на побужденіе, по которому произошло опущеніе; туть берется въ разсмотрѣніе и гнѣвное движеніе, и лѣность, и невниманіе къ дѣлу (1).

<sup>(1)</sup> Пренодобиаго Отца Неодора, игумена Студійскаго, о останцъхъ церковныхъ канонъ. Рки. М. Д. А. № 54.

## ОБЩЕЖИТЕЛЬСТВО ВЪ ПЕЧЕРСКОЙ ОБИТЕЛИ.

Прочитавъ предъ братіей списанный въ Константинополъ уставъ Студійскій, Оеодосій началь все устроять въ монастыръ своемъ по правиламъ сего устава. Онъ не отвергаль нижого изъ приходящихъ къ нему, но и не спъщилъ облекать въ иноческую одежду. Искусъ для вступающихъ въ монастыры признаваемъ былъ нужнымъ (1), но время искуса не было опредълено. Приходящимъ изъ міра Оеодосій приказывалъ сперва ходить въ мірской одеждъ. Когда пришедшій привыкаль къ монастырскому порядку, тогда давалъ ему черную одежду, и опредълялъ къ цослушаніямъ. Потомъ уже, постригши, облекалъ въ мантію, и если становился искуснымъ инокомъ, тогда удостоивалъ святой схимы.

Различіе между великой и малой схимою утвердилось на востокть не вскорть послть образованія монашества. Когда монастыри стали очень многолюдны, и изъ пустынь перешли въ города и селенія, ревнители болтье уединенной жизни или удалялись въ отшельничество, или, живя въ самомъ монастырть, прерывали общеніе съ прочими иноками, чтобы свободнте предаваться богомыслію, не развлекаясь послушаніями монастырскими. Мало по малу такой родъ жизни образоваль особую высшую степень иночества — великую схиму. Когда утвердилось различіе между степенями монашествующихъ, они стали различаться и одеждою. Новоначальные иноки, называемые и рясофорными, при постриженіи не произносили еще объта иноческаго, но получали иноческую одежду — хитонъ

<sup>(1) «</sup>Первое реченъ о исходящемъ изъ міра въ монастырь: лѣпо есть первъе къ искусъ быти ». Кирил. Тур. Сказ. о Чери. чину. Въ Или. Слов. XII в. 102.



или рясу и камилавку. Хитонъ — нижняя одежда — дълался шерстяной, и долженъ быть такъ толстъ, чтобы не было нужды носить иной одежды (1). Камилавка — это шапка, дълаемая на востокъ изъ верблюжьяго волоса, отъ чего производятъ нъкоторые и названія ея. Она закрывала голову съ ушами, и надвигалась довольно на лице.

Принимающіе малую схиму произносили полный объть иноческой жизни. Ихъ одъвали въ хитонъ, препоясывали помсомъ, на голову надъвали кукуль, облекали въ мантію, и обували въ сандаліи. Кукуль отличается отъ камилавки тъмъ, что онъ кругомъ покрываетъ голову и плеча; наглавникъ его остроконечный, и на немъ изображается крестъ (2). Древній кукуль для отличія малаго постриженія отъ великаго, стали замънять клобукомъ, покрывающимъ камилавку. Мантія монашеская, для отличія отъ мірской, застегивалась на лъвомъ плечъ (3). Въ большей части греческихъ списковъ чина постриженія не упоминается о аналавъ. Но въ древнъйшихъ извъстіяхъ о монашескомъ облаченіи мы видимъ, что аналавъ давался и при малой схимъ (4). У насъ удержанъ онъ въ

<sup>(1)</sup> Хитопъ у насъ, въ началѣ, назывался свитою, власяницею, потому что былъ шерстяной. Кириллъ Туровскій называетъ его «кодманомъ». Ряса едва ли означала особую одежду; вѣроятно, она была общимъ названіемъ облаченія новоначальныхъ иноковъ. См. Gloss. med. et intim. Græcit, Ducange sub voce  $\varrho \acute{\alpha} \sigma o \nu$ . Tom. II. p. 1284.

<sup>(2)</sup> Palladius in Hist. Lavsaica p. 38. χεχέλλια αύτοις ετύπωσεν ἄμαλλα, ώς παιδίοις, εν οις και καυστηράς τινας σταυρε διά πορφυρίε εκέλευσε τέτοις εντίθεσθαι — Cyrillus Scythopolitanus in S. Evthymio num. 139. Έωκει δέ μοι και κεκέλιον τι μέλαν, και μάλλε πληρές επικείσθαι με τη κεφαλή.

<sup>(3)</sup> S. Nilus lib. 2. Epist. 243. οὶ μέν μοναχοὶ στοιλιζόμενοι ἐπὶ τε ἀριστερε ἀναβάλλονται ώμε, γυμνεντες ὅλον τὸ ευώνυμον μέρος. Οἱ δε φορέντες κοσμικοὶ τὰς χλανίδας τὸ δέξιον μέρος τε σώματος τοῦς πάσι φανερόν κατιστῶσιν.

<sup>(4)</sup> Evchol. Goar. p 470-519.

маломъ пострижении, только называется парамандомъ (1). Постригаемаго въ иночество, послъ того, какъ посреди церкви постригутъ крестообразно, отводили въ сторону, и тамъ обстригали его волосы. Волосы сіи иногда сжигались, а иногда новопостриженный дълалъ себъ изъ нихъ поясъ. Постриженному давали въ руки свъчу и крестъ, а если онъ имъетъ
степень священства, то и Евангеліе. Пять дней онъ долженъ
пробыть въ церкви въ постоянномъ богомысліи и молитвъ.

Постригаемый въ великую схиму облекался въ хитонъ, мантію (2), кукуль, аналавъ, поясъ, сандаліи. Семь дней онъ долженъ пробыть въ церкви послъ постриженія.

Не льзя утвердительно рѣшить, было ли въ обители Өеодосія раздѣленіе на малую и великую схиму. Өеодоръ Студить не допускаль у себя такого различенія (3). Принявъ
для своей обители уставъ Студійскій, Өеодосій не могь не
знать сего. Изъ сказанія Поликарпова о Пименъ многострадальномъ видимъ, что обрядъ постриженія совершался такъ
же, какъ и нынъ. « Что пріиде, брате, — спрашиваютъ его
пришедшіи постригать небесные посланники, — припадая къ
святому жертвеннику и святьй дружинъ? Любиши ли сподобитися мнишьскому, ангельскому образу? — Они облекли его въ

<sup>(1)</sup> Тожество аналава съ нарамандомъ видно изъ словъ Kaceiana. Cassiani lib. 1 Instit. cap 6. de Monachis: gestiunt resticulas duplices laneo plexas, quas Græci ἀναλάβες vocant, nos vero succinctoria. seu redimicula, vel proprie rebrachiatoria possumus appellare... Scapulare descendens per summum cervicis, et e lateribus colli divisum, utrarumque alarum sinus ambit, atque binc inde succindit, ut constringens latitudinem vestimenti ad corpus contrahat, atque coniungat, et, ita constrictis brachiis, ad omne opus expediti monachi redduntur. Симеонъ Өессалонитскій говоритъ, что аналавъ, сдъланный крестообразно напереди и назади, представляеть образъ креста и самый крестъ. Goar. Evchol. р. 519. Слич. Doroth. doctr. 1.

<sup>(2)</sup> Въ чинъ постриженія руссковъ XIV в. витето мантін давалась парамантію — малая мантія. Въ нівкоторыхъ спискахъ чина постриженія упоминается еще cydapь.

<sup>(3)</sup> Ep. ad Nicolaum. Ducang. p. 1507.

схиму, и въ кукуль, и въ мангію, и дали ему свѣчу, которая должна горѣть сорокъ дней. Остриженные волосы его завернули въ платъ, и положили въ раку Өеодосія. Когда принесли « книги постриженія », онъ нашелъ, что обрядъ надънимъ совершенъ согласно съ сими книгами. У Кирилла Туровскаго въ сказаніи « о черноризскомъ чину », гдѣ упоминаетъ онъ объ одеждѣ иноковъ, изчисляются слѣдующія: кодманъ, поясъ съ праздниками (1), аналавъ, малая манѣтка (2), кукуль, мантія. Итакъ нѣтъ несомнѣнныхъ указаній на то, что въ монастырѣ Өеодосія было различіе между великою и малою схимою: тѣ, которые желали болѣе уединенной жизни, могли идти въ пещеру къ Антонію, и проводить жизнь или въ совершенномъ затворѣ или въ отшельничествѣ.

Өеодосій строго смотрѣлъ за сохраненіемъ введеннаго имъ устава. Для надзора за братіей, онъ посъщалъ ихъ кельи, и, если находилъ что-либо запрещенное уставомъ, съъстное, или

<sup>(1)</sup> Въ Памяти. Моск. Древи. стр. 12\$. представлено изображение древияго параманда XIV в., найденнаго въ гробниць: Парамандъ и поясъ, на которомъ онъ виситъ, кожаные, и на никъ оттиснуты изображения двънадцати праздниковъ: Благовъщеніе, Рождество Христово, Срътеніе, Крещеніе, Воскресеніе Лазаря, Входъ въ Герусаливъ, Преображеніе, Распятіе, Воскресеніе, Вознесеніе, Сошествіе Святаго Духа, Успеніе Богородицы. Противъ каждаго изображенія надпись. Въ рк. житін нр. Стефана Махрищскаго, составленномъ вскоръ послъ обрътенія мощей его, сказаво: и обрътоша верху мощей его на персъхъ положено, яноже поясъ тонкій кожици волуи, на нейже хитро нъкако воображено обарадесять великихъ Владычнихъ праздшикъ». По объясненію Дюканжа и Гоара и у грековъ парамандъ былъ такой же, какой нынъ употребляется монахами, - это квадратный лоскутъ, въ ладонь величиною, на которомъ фоображается крестъ и орудія страданій Христовыхъ съ надписью: IC. XC. N. К.; четырыя тесьмани, пришитыми къ угламъ, опъ держится на спицъ, а на груди бывалъ деревянный крестъ, называсмый εγχόλπιον. Gloss. Ducasg. p. 868. Goar. Evchol. p. 512.

<sup>(2)</sup> Подъ малой манъткой, постмой за плечами, можно разумъть или клобукъ, о которовъ въ студійсковъ уставъ Патріарха Алексія говорится, что имъ во время холода можно вокрывать голову, — или наплечникъ, у нашихъ схимниковъ соединиющійся съ кукулемъ, но у иныхъ отдъльно отъ кукуля лежащій.

одежду сверхъ уставленной, или что-либо изъ имущества, бросалъ это въ огонь. С Неприлично монахамъ, отвергшимся всего мірскаго, — говорилъ онъ, — собирать опять имѣніе въ своей келліи. Какъ мы можемъ вовносить чистую молитву, держа въ своей кельи сокровища? Слушайте, что говоритъ Господь: гдѣ сокровища ваши, тамъ и сердца ваши. Посему, братіе, будьте довольны уставленной одеждой и брашномъ, предложеннымъ на трапезѣ отъ келаря, и въ кельи не держите ничего такого. Тогда тольно мы можемъ со тщаніемъ, и всякимъ усердіемъ и вниманіемъ приносить чистую молитву Богу».

Чтобы знать, какъ живуть иноки, Оеодосій иногда обходиль ихъ кельи и почью. Кого вндѣлъ на молитвѣ, благодарилъ Бога; а если слышалъ бесѣду двухъ или трехъ, ударялъ въ двери, и на утро призывая къ себѣ, старался вызвать добровольное признаніе. Если кто запирался, Оеодосій налагаль епитимію. Часто онъ поучалъ братію, чтобы они не ходили изъ кельи въ келью но каждый, сидя въ своей кельи, молился Богу, какъ можетъ; въ рукахъ постоянно имѣлъ бы рукодѣліе, а въ устахъ псалмы Давидовы. Даже правиломъ было положено, чтобы братія послѣ повечерія совсѣмъ не бесѣдовали другъ съ другомъ.)

Когда Осодосій делаль братіи обличеніе, слезы текли изъ глазъ его. Всегда поучаль онъ братію со смиреніемъ, тихо, милосердно, безъ гнтва. Молю васъ, братіе, говариваль онъ инокамъ, будемъ подвизаться въ постт и молитвъ. Попечемся о спасеніи душъ нашихъ, и удалимся отъ злобы и отъ пути лукаваго. Не будемъ осквернять гръхами своей души, и пойдемъ по пути Господню, ведущему насъ на небо. Взыщемъ Бога рыданіемъ, слезами, пощеніемъ, бдъніемъ, покорностію и послушаніемъ, дабы чрезъ сіе обръсти у Него милость Возненави. Сей міръ, помня всегда слова Господа: аще кто не оставить отща и матерь, и жену, и дъти, и села Мене ради и Есапгелія, извть Мене до-

стоинь; и еще: обрътый душу свою погубить ю; а погубивый душу Мене ради, спасеть ю. Посему и мы, отвергшись міра, отвергнемся и того, что въ немъ, возненавидимъ всякую неправду, дабы не делать непотребнаго. Не будемъ возвращаться къ первымъ гръхамъ, какъ псы на свою блевотину: ибо Господь сказаль: ииктоже возложь руку свою на рало, и зря вспять, управлень есты въ марство небесное. Какъ избъжимъ въчной муки, проводя въ лъности время сей жизни, не имъя покаянія? Намъ, принявшимъ имя чернецовъ, должно всякій день каяться о своихъ гръхахъ. Ибо покаяніе есть путь, приводящій къ царствію небесному; покаяніе есть ключь царствія; — безъ него нельзя никому войдти туда. Будемъ держаться сего пути/; пригвоздимъ къ нему свои стопы. Къ сему пути не приближается лукавый змій. Шествіе по сему пути прискорбно, но конець его радостенъ. Посему, будемъ подвизаться прежде онаго суднаго дня, да получимъ въчныя блага и избъгненть всего, что готовится нерадивымъ и живущимъ безъ покаянія »

Болѣе всего поучалъ Оеодосій свою братію смиренію. ІІнокъ не долженъ возноситься, величаться, но казаться меньше всѣхъ и быть покорнымъ. Смиреніе должно быть це только во глубинѣ души, но выражаться и во внѣшности. « И когда идете, — говорилъ Оеодосій, — имѣйте руки сложенными на груди, не опереживайте другъ друга; встрѣчаясь, смиренно кланяйтесь одинъ другому »)

Если слышалъ Өеодосій, что какой либо братъ подвергался нацаденіямъ діавола, то, призывая, училъ никакъ не уступать кознямъ врага, не разслабъвать отъ мечтаній бъсовской пепріязни, не удаляться отъ своего мъста, но ограждаться святыми молитвами, чаще призывать Бога на помощь для побъды надъ злымъ бъсомъ. Для укръпленія братіи въ борьбъ съ діаволомъ Өеодосій указывалъ и на духовные опыты изъ своей жизни. « Вотъ что со мной было однажды, разсказывалъ онъ братіи: Я стоялъ въ кельи на молитвъ, и пълъ обычные псалмы. Вдругъ предо мною сталъ нъкто черный, такъ что я пе могъ споклониться. Долго онъ стоялъ предо мною: я хотълъ его ударить, но онъ сдълался невидимъ. Тогда страхъ и трепетъ объялъ меня такъ, что я хотълъ бъжать отъ того мъста, если бы Господь не подкръпилъ меня. Немного ободрившись, я сталъ усерднъе молиться Богу, и дълать частые земные поклоны и преклонять колъна. Тогда страхъ оставилъ меня, такъ что я не стращился уже послъ«.

Тогда, жазы нападенія врага спасенія, незамътныя или сосъмъ неизвъстныя людямъ, проводящимъ разсъянную жизнь, но очень ощутительныя для людей, проходящихъ духовную жизнь, такъ были сильны, что инокъ ослабеваль отъ нихъ. Өеодосій подкръпляль его силою своей молитвы. Инокъ Иларіонъ, терпя много отъ бъсовъ въ своей кельи, хотълъ оставить ее. Никакъ не оставляй, брать, своей кельи, сказаль ему Өсодосій, дэбы злые духи не похвалились, что они побіздили тебя. Разъ побъдивъ, они будутъ болъе дълать пакостей, и возьмуть власть надъ тобою. Лучше молись прилъкнъе въ своей кельи, дабы Господь, видя твое терпъніе, даровалъ тебя побъду надъ ними, такъ чтобы они не смъли приближаться къ тебъ ». — « Нътъ, отвъчалъ Иларіонъ, не могу болью оставаться въ своей кельи отъ множества бъсовъ »! Тогда) Оеодосій, перекрестивъ его, сказаль: « иди: ты не будешь болье видьть ихъ ». Инокъ отошелъ, въруя слову Преподобнаго, и уже не видаль навътовъ врага.

◆ Если кто изъ братіи исходилъ изъ монастыря, Оеодосій скорбълъ, и молился объ отшедшемъ, да обратить его Госпедь на путь истины и возвратить, какъ заблудшее овча, въ свое стадо. Если братъ возвращался, онъ съ радостію принималъ его, и только давалъ наставленіе не ослабъвать умомъ, но противиться діаволу. Такъ одинъ братъ часто исходилъ изъ монастыря, и потомъ опять возвращался. Всякій разъ

Оеодосій принималь его, и только усугубляль молитвы объ немъ, чтобы Богь даль ему терпівніе. « Брать спасется, говориль онъ, потому что онъ все возвращается въ обитель ». Приходить однажды сей брать въ монастырь, моля Оеодосія о принятіи, и приносить нічто изъ пріобрітеннаго трудами рукъ,— онъ ділаль полотна: Оеодосій веліль все бросить въ огонь. Брать, полный віры къ Преподобному, исполниль приказаніе, и конець своей жизни провель въ монастырів въ добрыхъ подвигахъ

Зная, какъ много способствуеть преспъянію въ духовной жизни чтеніе душеспасительных в книгь, Оеодосій заботился о умноженіи ихъ въ обители. Инокъ Иларіонъ день и ночь перепписывалъ книги въ его кельи. Никонъ переплеталъ ихъ, а самъ Оеодосій плелъ веревки для переплета книгъ, сопровождая свою работу чтеніемъ псалтири наизусть с

Мы видъли, что уставъ студійскій, переданный Патріархомъ Алексіемъ, назначалъ по два и по три чтенія изъ отеческихъ книгъ на утрени, и полагалось чтеніе за трапезою. Конечно, русская Церковь еще не могла имъть много переводовъ отеческихъ писаній во времена Өеодосія, но его же житіе сохранило намъ свъдъніе, что Осодосій не упускаль назидать братію чтеніемъ отеческихъ книгь. Когда онъ не могь самъ читать, то заставляль Никона или Стефана. Изъ собственнаго поученія Өеодосія на время поста видно знакомство съ Сло-1 вами Василія Великаго, съ житіемъ Антонія Великаго, Евфимія, Саввы Освященнаго. Въ другихъ наставленіяхъ его дышеть духъ Ефрема, котораго писанія положено читать и по уставу во время поста великаго. Если бы и не было перевоф довъ отеческихъ книгъ, то Өсодосій конечно не упустиль бы позаботиться о семъ. Какъ досталъ онъ уставъ студійскій, такъ могъ достать и другія писанія. Между тъмъ, еще со времени введенія христіанства въ Россіи, Великіе Князья заботились объ обогащении русской Церкви священными книгами. Монахъ Іаковъ въ похвальномъ Словъ блаженной Ольгъ гово-

рить о Владимірт и его подданныхъ: « пріяша святое крещеніе, готово имуще святое Писаніе и книги переведены съ греческаго языка на русскій » (1). Первоначальный переводъ Св. Писанія, книгъ богослужебныхъ и пъкоторыхъ писаній отеческихъ заимствованъ былъ изъ Болгаріи. Тамъ, вследъ за обращеніемъ Болгаръ къ христіанству, явились ревностные дъятели для распространенія духовнаго просвъщенія. Св. Клименть Епископъ Величскій составиль кругь поученій на всъ праздничные дни, на болгарскомъ языкъ; переводилъ Житія святыхъ и церковныя пъснопънія. Епископъ Константинъ перевель четыре слова Аванасія Александрійскаго противъ аріанъ, и, онъ же извлекъ изъ писаній отеческихъ и составилъ бесъды на воскресные дни цълаго года. Пресвитеръ Гоаннъ составилъ изъ разныхъ толкованій отеческихъ изъясненіе на шестодневъ, и перевелъ Богословіе св. Іоанна Дамаскина. Болгарскій царь Симеонъ, услаждаясь чтеніемъ писаній св. Іоанна Златоустаго, извлекъ изъ нихъ собраніе словъ, извъстное подъ именемъ Златоструя. Въроятно, тогда же были переведены и тайноводственныя поученія св. Кирилла Іерусалимскаго (2). Всъ эти сочиненія встръчаются въ древнъйшихъ списнахъ у насъ въ Россіи. Связь Церкви болгарской съ русскою скреплялась сколько единствомъ языка и вероисповеданія, столько же сміжностію границь. Памятниками тіснаго союза Церкви русской съ болгарскою служать, кромъ ранняго появленія у насъ упомянутыхъ книгъ, — Изборникъ Святославовъ , прославленіе памяти святыхъ мужей , собственно болгарской церкви, напр. Иларіона Меглинскаго, Іоанна Рыльскаго, — болгарскій напіввь въ нашемь богослужебномь пініи. Впрочемъ русская Церковь не довольствовалась готовыми переводами отеческихъ писаній. Она трудилась и сама въ прі-

<sup>(1)</sup> Рк. М. Д. А. № 175. стр. 177.

<sup>(2)</sup> Христ. Чт. 1848 г. Ч. І. стр. 280—253.

обрътеніи сихъ сокровищъ духовнаго просбъщенія. Россія никогда не была въ такомъ близкомъ, живомъ общении съ Византіей, — тогда образованныйшимъ государствомъ въ міръ, какъ въ первыя времена послъ принятія христіанства. Многіе греческие духовные вмъстъ съ пастырями Церкви, также греками, были въ Россіи, и первая услуга, какой требовала отъ нихъ новая Церковь русская, бель сомненія быль переводъ отеческихъ книгъ. Русскіе путешествовали бъ Грецію не толь ко по торговымъ деламъ, но и для поклонения святымъ мъ стамъ. Оеодосій быль еще отрокомъ, когда встрътиль богомольцевъ, бывшихъ въ святой земль. Антоній ушель на Авонъ, и долго тамъ жилъ. Евнухъ Ефремъ поселился въ константинопольскомъ • монастыръ. Варлаамъ изъ монастыря св. Димитрія ходиль въ Іерусалимъ, потомъ въ другой разъ отправился въ Константинополь, собиралъ тамъ все полезное для иноковъ и, умирая въ монастыръ близъ Владиміра Волынскаго, все это завъщаль въ Өеодосіевъ монастырь. Льтописецъ передаеть намъ извъстіе объ Ярославль, что онъ « книгамъ прилежа и почитая е часто въ нощи и дни, и собра писцъ многы и прекладаще отъ грекъ на славянское письмо, и списаща книгы многы, и сниска, имиже поучающеся в рніи людье наслаждаются ученья Божественнаго » — « Одинъ вспашетъ землю, -- говорить латописець, -- другой посветь, а иные пожнуть, и вдять нескудную пищу; такъ и здвсь: Владиміръ вспахаль и умягчиль, просветивь крещеніемь, а Ярославь застяль словами книжными сердца втриыхъ людей, а мы пожинаемъ, принимая книжное ученіе. 1160 великая польза бываеть отъ ученія книжнаго. Книги указывають и учать насъ пути покаянія. Отъ словъ книжныхъ мы обретаемъ мудрость и воздержаніе; это ръки, напаяющія вселенную, это исходища мудрости. Въ книгахъ — неизчетная глубина: ими утъщаемся въ печали, они узда воздержанія. Если прилъжно поищемъ мудрости въ книгахъ, то получимъ великую пользу для души своей. Кто часто читаеть книги, тоть бестдуеть съ Богомъ

пли святыми мужами. Читающій пророческія беседы, свангельское и апостольское ученіе, житія Святыхъ, получитъ для души великую пользу. Ярославъ любилъ книги, и много написавъ ихъ, положилъ въ церкви святой Софіи » (1). Діакъ Іоаннъ говорить о Святославъ, такъ любившемъ Осодосія: « Онъ, подобно пчелъ, со всякаго цвътка писанія собравъ въ одинъ сотъ — въ смысленное сердпе свое — сладость, источаль се изъ устъ своихъ предъ боярами, на вразумление ихъ, и являлся новымъ Птоломеемъ, не по въръ, но по желаніямъ сердца, по собранію разныхъ драгоцівныхъ священныхъ книгъ. которыми наполниль онь свои клёти, къ вёчной памяти о себъ. Возжелавъ сильнымъ желаніемъ открыть сокровенный смыслъ въ глубинъ сихъ трудныхъ книгъ, повелълъ моей немудрости сдёлать перемёны въ рёчахъ, съ удержаніемъ того же смысла » (2). Не льзя опредълить, какія сочиненія переведены были въ Россіи съ греческаго, и сколь богата была литтература русская въ XI в. Но и досель въ спискахъ XI в. сохранилось намъ толкованіе Псалтири — Аванасія и Өеодорита (3). Древни списки писаній Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Ліствичника, Ефрема Сирина, оглашенія Өеодора Студита. Изъ житій святыхъ извёстно житіе св. Апостола Кодрата, писанное 860—950 г. (4), — житіе св. Равноапостольной Феклы (5), житіе Антонія В., Феодосія. Саввы, Евфимія. (6) О блаженномъ Борисъ пишеть Несторъ.

<sup>(1)</sup> Собр. Рус. Лът. Т. І. стр. 63. 66.

<sup>(2)</sup> Въ предисловіи я послъсловіи къ Изборнику. Калайдов. о Іоаннъ Болгар. стр. 112. Восток. описаніе Румянц. музеум. стр. 499—506,

<sup>(3)</sup> См. Погодина образцы славян. древлеписанія, тет. 2. М. 1841 г. Восток. описан. Румянц муз. Л. 331. 334. Copitar. Hésychii glossographi discipulus. Vindob. 1840. p. 34—39.

<sup>(4)</sup> Журн. М. П. П. 1838 г. Ч. 19. отдъл. V. сгр 195. Образц. слав. аревление. Погодин. тет. 1. 1840.

<sup>(3)</sup> Тамъ же.

<sup>(6)</sup> Указаніе на сін житія встрачается въ жизнеописанія Өеодосія.

что онъ любиль читать житія и мученія святыхь: передъ своей кончиной онъ читаль мученія Никиты, Вячеслава. Одинь изъ древнихъ сборниковъ, содержащій въ себѣ житія Святыхъ отъ 4-го до 31-го мая, уцѣлѣлъ доселѣ отъ XI в. (1). Скитскій патерикъ также извѣстенъ былъ въ XI в. (2). Всѣ такіе памятники духовной литтературы, безъ сомнѣнія, тщательно собирались въ обители Феодосія для назиданія иноковъ. Появльеніе житій Бориса и Глѣба, Феодосія, похвальныя слова Іакова, лѣтопись, — свидѣтельствують, что образованіе въ обители Феодосія было на довольно значительномъ степени. Вступавшіе въ монастырь, какъ лучшую часть своего имущества, приносили книги. Такъ Григорій Чудотворецъ имѣлъмного книгъ. Князь Святославъ— Николай пожертвовалъ много книгъ въ обитель. Изъ житія Феодосія видимъ, что бояринъ Клименть принесъ въ даръ ему Евангеліе.

Что касается до внъщняго содержанія братіи, то она содержалась частію своими трудами, частію приношеніями. Жизнеописатель Өеодосія говорить, что многіе изъ вельможъ приходили къ нему и подавали отъ имънія нъкую малую часть. Духовные дъти Преподобнаго также приносили къ нему отъ имънія, на утъщеніе братіи и на строеніе монастырское, а иные давали и села на содержаніе обители.

Хотя вступающіе въ иночество принимають на себя объть произвольной нишеты, но, отрекаясь сами оть имущества, они имъють нужду, чтобы обитель, гдъ они поселились, обезпечивала средства ихъ пропитанія и одъянія, могла поддерживать свои зданія и церковную службу. Поэтому православная Церковь, запрещая инокамъ лично владъть недвижими имуществомъ, позволяла обителямъ имъть недвижимую собственность, какъ болъе върное средство для поддержанія

<sup>(1)</sup> Кеппена библіографич. листы. 1825 г. 🎤 14.

<sup>(2)</sup> Упоминается въ житін Өсодосія и патерикъ Печерск.

ихъ существованія, — открывающее витеть болье способовъ благотворио дъйствовать на общество. Благочестивое усердіе греческихъ императоровъ, и, по ихъ примъру, русскихъ киязей всегда поддерживало за монастырями право на недвижимыя имущества. Не за-долго до крещенія св. Владиміра, императоръ Никифоръ Фока (963—969) опредълилъ—было не строить вновь монастырей, богадълепъ и другихъ богоугодныхъ заведеній, но поддерживать только существующія, и въ концъ указа присовокупилъ: отселъ никому не позволяется передавать какимъ бы то ни было образомъ никакихъ мъстъ. ни земель въ пользу монастырей или страннопріимницъ, и даже митрополій и епископій. Но сіе постановленіе императоръ Василій Багрянородный отміниль указомь, апрыл. 987 г. Въ семъ указъ между прочимъ сказано: « И отъ иноковъ, извъстныхъ по своему благочестію и добродътельному житію, и отъ многихъ другихъ мы узнали, что постановление покойнаго императора Никифора о церквахъ Божіихъ и богоугодныхъ заведеніяхъ, или лучше сказать, противъ церквей Божіихъ и противъ богоугодныхъ заведеній, было причиною и источникомъ настоящихъ бъдствій, неустройствъ и смятеній въ цълой имперіи, такъ какъ оно служить не только оскорбленію сихъ церквей и богоугодныхъ заведеній, но и самаго Бога. Такое митніе о причинт бъдствій оправдывается и самымъ дъломъ. Посему настоящимъ хризовуломъ мы отмъняемъ упомянутое постановление, съ тъмъ, чтобы оное съ настоящаго дня не имъло никакого дъйствія, а оставались въ своей силъ изданные прежде сего законы о церквахъ и святыхъ учрежденіяхъ » (1).

На основаніи обычая и правиль греческой Церкви, и русскіе монастыри владъли недвижимыми имуществами. Печерская обитель имъла села, жители которыхъ обязаны были трудиться

<sup>(1)</sup> Balsam, ad can. 1. primæ et secundæ Syn. Constantin.

для обители. Монастырское хозяйство было подъ присмотромъ иноковъ. Но не вдругъ монастырь обезпеченъ былъ въ своемъ содержаніи. Часто средствъ монастырскихъ не доставало для процитанія многочисленной братіи. Иногда по-вечеру не знали, чемъ накормить братію по-утру. Въ такихъ случаяхъ особенно обнаруживалась твердая въра Оеодосія въ Божественную помощь. Всегда благодушный самъ, онъ утыпалъ и братію. « Не будемъ, — говорилъ онъ, — заботиться о плотскомъ. Не забывайте слова Господня: Не пецытеся, что ямы, или что піемь, или во что облечемся. Висть бо Отець вашь Небесный, яко всталь сихь требуете». Разъ экономъ говорилъ Өеодосію, что не на что завтра купить пищи для братіи. « Вилишь, что теперь вечеръ, до утра еще далеко, — отвъчалъ Өеодосій. Поди, молись Богу, не попечется ли Онъ Самъ объ насъ »? Немного спустя экономъ опять приходитъ съ прежнимъ докладомъ. « Я тебъ сказалъ, чтобы ты молился, а по-утру, если не будетъ у насъ денегь, поди въ городъ и возьми взаймы хльба; — послъ отдадимъ». Только-что экономъ вышелъ, входить свътлый юноша, молча кладеть гривну золота, и уходить. Вратарь не видаль, чтобы кто нибудь входиль въ монастырь. Въ другой разъ, келарь обители доносить Өеодосію, что нечего предложить братіи на трапезь въ этоть день. « Потерпи немного, сказалъ Өеодосій, и молись Богу. Тотъ, Кто непокорнымъ людямъ въ пустынъ ниспослалъ хлъбъ съ неба и крастелей, можеть и намъ нынь подать пищу ». Въ самомъ дель, чтившій Өеодосія бояринъ прислаль три воза съ събстными припасами. Изъ города пришелъ однажды священникъ просить церковнаго вина у Өеодосія. Пономарь говорить, что у нихъ самихъ едва ли станетъ вина на три дня. Өеодосій велълъ все отдать священнику. « Богъ не оставить, говориль онъ, нашей церкви безъ службы ». Дъйствительно, на другой день ключница великаго князя прислала три воза, уставленныя сосудами съ виномъ. Такъ самъ Господь поддерживалъ въру

Преподобнаго, и иногда вразумляль маловеріе. Однажды, предъ праздникомъ Успенія Богородицы оказался недостатокъ въ деревянномъ маслъ. Для восполненія недостатка строитель вздумалъ приготовить масла изъ льнянаго съмени. Оеодосій согласился. Но когда хотъли вливать это масло въ ламнады, увидъли въ немъ утопшую мышь. « Мы виноваты, сказалъ Өеодосій, услыпавъ о семъ;— намъ надлежало имъть надежду на Бога въ увъренности, что Онъ силенъ подать намъ нужное. Поди, вылей все это масло, а мы пождемъ, и Богъ подасть намъ масла ». Вечеромъ въ самомъ дълъ привезли большой сосудъ масла, такъ что стало его на нужды съ избыткомъ. Такіе уроки должны были еще болье утвердить въру Преподобнаго. И его въра была такъ сильна, что являлась чудодъйствующею. Великій князь Изяславъ пришель однажды въ монастырь, и довольно долго пробылъ въ обители. Было уже время вечерней трапезы. Оеодосій, желая угостить князя, велёль приготовить ему трапезу. Ключарь сказаль, что нътъ меду для князя и его свиты. Бывшіе съ медомъ сосуды лежали опрокинуты. Поди, — сказалъ ему Өеодосій, во имя Господа нашего Іисуса Христа, ты найдешь медъ. Ключарь, втруя слову Преподобнаго, пошель, и увидъль полную бочку меда. Въ другой разъ, начальникъ хлъбопекарей донесъ Өеодосію, что нъть муки для хлъбовъ; сусъки выметены и осталось только горсти четыре отрубей. « Тоть, Кто умножиль горсть муни для вдовицы, — сназаль Оеодосій, можетъ и изъ однихъ пригоршей сдълать много муки. Иди и посмотри, не будетъ ли благословенія Божія и на насъ »? Пекарь пошель, и съ ужасомъ видить, что изъ сустка, оста вленнаго имъ пустымъ, черезъ край сыплется мука.

Разсказывая о сихъ событіяхъ, блаженный Несторъ, жизнеописатель преподобнаго Оеодосія, проникнутый чувствомъ благоговънія къ Преподобному, восклицаеть: « такова была преданность Богу и надежда на Него въ преподобномъ Оеодосіи! Не надъясь ни на что земное, не уповая ни на что въ семъ

мірів, всею мыслію и всею душею онъ устремлялся къ Богу, и на Него возлагалъ все упованіе, не заботясь о завтрашнемъ див, ежедневно храня въ памяти сердца своего слово Господне: Не пецытеся ничижме. Смотрите же птиць небесныхь, како ни съють, ни жнуть, ниже собирають въ житницы своя, но Отецъ Небесный питаеть я; кольми паче твже унши есте. Поэтому всв ночи молился со слезами о стадъ своемъ, говоря: Ты, Владыко, совокупилъ нынъ насъ въ мъсть семъ, какъ дътей, чтобы жить намъ здъсь. Буди намъ помощникомъ и подателемъ всъхъ благъ. Ибо во имя Пресвятой Матери Твоей возграждено мъсто сіе, и мы также собрались въ немъ во имя Твое. Ты и соблюди насъ и сохрани отъ всяваго навъта вражія, и сподоби получить въчную жизнь. И влагай присно въ сердца наши страхъ Твой, дабы чреть него мы получили блага, уготованныя праведникамъ х

Заботясь о спасеніи и благоустроеніи своей братіи, Өеодосій не лишалъ своего попеченія и другихъ нуждающихся въ его помощи и душеспасительныхъ совътахъ. Близъ обители устроилъ онъ домъ для нишихъ, слепыхъ, хромыхъ и другихъ увъчныхъ. Всъ потребности ихъ удовлетверялись монастыремъ, который отдаваль имъ десятую часть своихъ доходовъ. Скорбныхъ страдальцевъ утъщалъ Өеодосій молитвою и участіемъ. Всякую субботу отправляль возъ хльбовъ въ темницы. Инь не могъ безъ слезъ видъть нищихъ и скорбныхъ. Однажди, привели къ настоятелю воровъ, пойманныхъ на кражъ въ одномъ монастырскомъ селъ. Видя на нихъ оковы, видя ихъ скорбь, Осодосій прослезился, вельль разрышить ихъ отъ узъ, напоилъ, накормилъ ихъ, и сдълавъ наставление, отпустиль съ миромъ. Это дъло любви исправило виновныхъ./Неръдко Оеодосій ходатайствоваль за притъсняемыхъ предъ судіями, и его слова принимали какъ слова святаго. « Многихъ избавилъ Оеодосій отъ печали и напасти », говорила ему самому женщина, не узнавщая его. Иногда по ночамъ Оеодосій

Digitized by Google

ходиль къ жидамъ бестдовать съ ними о христіанской въръ, въ надеждъ обратить ихъ

Бъдствія, постигшія Россію отъ нападенія хищныхъ половцевъ и отъ междоусобій княжескихъ, подавали пр. Өеодосію поводъ вразумлять народъ о цъли попускаемыхъ Промысломъ Божіимъ общественныхъ бъдствій. « Наводить Богъ въ Своемъ гибвъ иноплеменниковъ на землю, дабы, пострадавъ отъ нихъ, обратились мы къ Богу, а междоусобная война бываетъ по наущенію діавола. Богъ хочеть людимъ не зла, но добра; а діаволъ веселится злымъ убійствомъ и кровопролитіемъ, воздвигая свары, зависть, братоненавидъще, клеветы. Если какая страна согръщить, то Богь наказываеть ее смертію, или гладомъ, или нашествіемъ враговъ, или засухою, или гусеницею, или другими казнями, дабы, покаявщись, мы жили такь, какь велить Богь. Онъ говорить намь чрезъ Пророка: обратитеся ко Мнъ всъмъ сердцемъ вашимъ , постомъ и плачемъ. Если мы будемъ такъ поступать, то всякій гръхъ простится намъ. Но мы обращаемся на элое, каку свиніи валяясь постоянно въ гръховномъ калу, и такъ живемъ) Обратимся же къ покаянію, не воздавая зла за зло, ни клеветы за клевету, но прилъпимся любовію къ Господу Богу нашему, постомъ, рыданіемъ и слезами омывая вст согртшенія, не словомъ называясь христіанами, а живя язычески. Не язычески ли мы живемъ, въря встръчамъ? Если кто встрътитъ черноризца, то ворочается назадъ: не язычески ли мы живемъ?... Видииъ множество народа на игрищахъ, такъ что давять другь друга, желая видъть дъло, вымышленное діаволомъ, —а церкви стоятъ пусты; и тогда какъ бываетъ время молитвы, не многіе бывають въ церкви. Поэтому Богъ посылаеть на насъ всякія казни и нашествіе невърныхъ, наказуя за гръхи наши (1).-

<sup>(1)</sup> Сіе поученіе встрачается у Латописца. Но въ спискахъ Румянц. Муз. оно встрачается съ именемъ инока Осодосія.

Однимъ изъ сильныхъ пороковъ русскаго народа была страсть къ вину. Өеодосій поучалъ и о вредъ пьянства.

Среди мірянъ были у Оеодосія духовныя дѣти. Объ нихъ- то особенно заботился онъ, давая имъ наставленія, когда они приходили къ нему, а иногда самъ ходилъ въ домы ихъ, и давалъ имъ благословеніе. Такъ онъ бывалъ въ домѣ у Яна. Оеодосій любилъ его и его супругу Марію, потому что они жили по заповѣдямъ Господнимъ и въ любви между собою. Предметомъ бесѣдъ его было поученіе о милостынѣ къ бѣднымъ, о царствіи небесномъ, уготованномъ для праведниковъ, и мукѣ вѣчной, которая предстоитъ грѣшнымъ по смерти (1).

Особенное благоговъніе къ Өеодосію имълъ Шимонт Варягъ. Свидътель святой жизни Осодосія и Антонія и многихъ чудесь, ими совершенныхь, онь съ тремя тысячами домочадцевъ и съ священниками, оставивъ римское въроисповъданіе, присоединился въ православному. Онъ быль однимъ изъ главныхъ благотворителей Иечерской обители. Однажды прищелъ онъ къ Өеодосію, и, послъ обычной бесъды, скавалъ святому; « отче! прошу у тебя одного дара ».— «Чего просить твое величество оть нашего смиренія »? — сказаль Юеодосій. « Я прошу великаго дара и выше средствъ моихъ. ». — « Знаешь, чадо, — отвъчалъ Осодосій, — убожество наше. Часто и хлъба у насъ не достаетъ на дневную пищу, за что другое дать, -- не знаю ». -- « Если ты захочешь, то можешь дать по благодати, данной тебъ отъ Бога. Я прошу у тебя, дай мит слово, что благословить меня душа твоя, какъ въ жизни, такъ и по смерти. Помолись о мнъ, моемъ сынъ Георгіт и всемъ потомствт такъ, какъ ты молишься о своихъ черноризцахъ ». Өеодосій объщаль ему, если будеть имьть милость у Бога. « Я молюсь, говориль онь, не о чернориз-

<sup>(1)</sup> Поли. Собр. Льт. Т. 1. стр 91.

цахъ голько, но и о всъхъ, любящихъ мъсто сіе святое ».— Свое объщаніе Осодосій подкръпилъ писаніемъ, которое и вложено было въ руки Шимона, когда онъ скончался 1). Шимонъ первый положенъ въ великой церкви Печерской.

Сынъ Шимона, тысяцкой, Георгій разсказываль о себѣ, что опъ три года болѣль глазами, такъ что ничего не видѣль, но принявъ благословеніе отъ Өеодосія, и услышавъ изъ устъ его: прозри,— прозрѣлъ. До смерти своей сохранилъ Георгій особую любовь къ обители Печерской и усердное благоговѣніе къ Өеодосію.

Между боярами, особенно чтившими Оеодосія, извъстенъ еще Климентъ

Не одни бояре, но и великіе князья любили наслаждаться бесёдою благочестивыхъ иноковъ. Лётописецъ говоритъ о Ярославѣ, что онъ « излиха любилъ черноризцевъ ». Его любовь къ иночеству наслѣдовалъ и Изяславъ. Часто онъ бесѣдовалъ съ Өеодосіемъ, и съ любовію слушалъ его наставленія, почитая святаго старца, какъ отца. Разъ Изяславъ прибылъ въ монастырь во время послѣобѣденнаго отдыха братіи, когда Өеодосій запрещалъ впускать кого бы то ни было, чтобы не парушать покоя иноковъ, отдыхавшихъ отъ дневныхъ молитвъ. Изяславъ никогда не позволялъ себѣ въѣзжать на лошади въ монастырь, не бралъ большой свиты, но — пять или шесть человѣкъ. Привратникъ, хотя и узналъ князя, но не смѣлъ впустить его, не доложивъ Өеодосію. Изяславъ у воротъ дождался настоятеля, и не только не оскорбился строгостію устава монастырскаго, но болѣе полюбилъ Өеодосія. Изяславу

<sup>(1)</sup> Посланів Симона къ Полнкарпу. Вотъ слова грамоты: Во имя Огца и Сына и Святаго Духа. Помяни мя Госноди, егда пріидеши во царствів Си, воздати хотя комуждо по дізломъ его: тогда, Владыко, раба Своего Симона и Георгія одесную стати Тебе сподоби во славь Твоей, и слышати Твой благій гласъ: пріидите благословенній Отца Моего, насліздуйте уготованное вамъ царство.



понравились брашна монастырскія. Онъ спрашиваль, отчего его брашна, которыя гораздо дороже, не такъ сладки? Оттого, отвъчаль Өеодосій, что здъсь братія все готовять съ молитвою и благословеніемъ, а твои рабы ссорятся, клянуть другь друга, и получають побои отъ приставниковъ, когда готовять тебъ трапезу. У насъ, когда хотять что нибудь варить, или печь хлъбы, пекарь береть сначала благословеніе у игумена, потомъ кладетъ три земные поклона предъ алтаремъ, и, зажегши свъчу отъ святаго алтаря, разводить огонь, и когда вливаетъ воду въ котелъ, говоритъ: благослови отче; и принявши благословеніе, начинаетъ свое дъло.

Когда Святославъ и Всеволодъ изгнали Изяслава изъ Кіева, Өеодосій долго отказывался имъть общеніе съ Святославомъ, и никогда не преставалъ устно и письменно обличать его въ беззаконномъ поступкъ. Въ церковныхъ молитвахъ всегда поминалось имя законнаго князя Изяслава, и только по усильной просьбъ братіи онъ послъ Изяслава началь поминать и Святослава за его любовь къ церкви. Святославъ смиренно выслушиваль облеченія оть святаго старца, и приглашаль его въ свой дворецъ. Однажды Өеодосій пришель къ Святославу во время пиршества; пъсни и музыка оглашали дворецъ княжескій. Өеодосій стль поодаль, опустивь глаза въ землю, и потомъ, взглянувъ на князя, сказалъ: будеть ли такъ на томъ світь? Святославъ прослезился, и вельль прекратить игры. Послъ уже всегда умолкали игры въ палатахъ князя, когда возвъщали о приходъ Осодосія. Если бы отецъ мой всталъ изъ мертвыхъ, — говаривалъ Святославъ Оеодосію, — я такъ не обрадовался бы ему, какъ твоему приходу.

Чтимый великимъ княземъ и боярами, Өеодосій не оставлять той подвижнической жизни, какую проводиль въ пещерт Антонія, куда пришелъ покрытый рубищемъ. Онъ быль для братіи примъромъ во всемъ, и одушевлялъ ихъ къ подвигамъ. Каждый день онъ раздълялъ работы вмъстъ съ братіею; приходилъ въ пекарню и трудился съ хлъбопекарями; мъсилъ

тъсто, пекъ хлъбы. Разъ, предъ праздникомъ келарь говоритъ, что некому носить воду. Өеодосій поспѣшно всталъ, и началъ носить воду. Одинъ изъ братіи увидель это, и поспешилъ сказать другимъ; тъ побъжали дълить трудъ съ игумепомъ. Въ другой разъ, некому было нарубить дровъ для общей кухни. Я празденъ, сказалъ Өеодосій, я пойду. Для братіи была пора об'єда, они сиділи за трапезой, а Өеодосій рубилъ дрова. По окончании трапезы братія, увидъвъ труды игумена, взяли каждый свой топоръ, и наготовили дровъ на много дней. За трапезой онъ довольствовался сухимъ хлъбомъ и щами безъ масла; для сна не ложился, а засыпаль сидя, облокотясь на столъ, и проснувшись становился на молитву. Часто ночи у него проходили и советмъ безъ сна, въ слезной молитвъ за себя и за братію. Много разъ церковные будильники заставали его на молитвъ, хотя святой подвижникъ и старался скрывать сей подвигъ отъ людей. Тела своего онъ никогда не омывалъ водою, кромъ лица и рукъ. Одежда его была шерстяная, и та — весьма худая. Внизу носиль онь на теле острую власяницу. Не редко осуждали его за худую одежду, но онъ укоризны выслушиваль съ радостію. Разъ, великій князь Изяславъ, по случаю поздняго времени, вельль отвезть бывшаго у него Өеодосія въ покойной тележкь. Слуга, видя инока въ худой одеждъ, сказалъ ему: ты, черноризецъ, каждый день празденъ, а я живу въ хлопотахъ и трудахъ, садись на лошадь, а я лягу на твоемъ мѣстѣ и отдохну. Преподобный, не сказавъ ни слова, обмънялся мъстомъ. Занялась заря. Вельможи, тхавшіе къ великому князю, встртчаясь съ Өеодосіемь, слізали съ коней и кланялись ему. Слуга испугался, но Өеодосій успокоиль его и угостиль въ обители.

Во время великаго поста Оеодосій имѣлъ обычай удаляться въ пещеру, и тамъ въ безмолвіи собирать свой духъ для служенія въ теченіи года вуждамъ братіи. Въ вечеръ недѣли сыропустной, простившись, по обычаю, съ братією, опъ да-



валь имъ наставленіе, какъ проводить время поста, усугубляя молитвы днемъ и ночью, беречь себя отъ худыхъ помысловъ. внушаемыхъ лукавымъ. Съсы, — говорилъ Осодосій, самъ вытерпъвшій много отъ нихъ искушеній во время затвора, вствають инокамъ дукавыя пожеланія, внушая помыслы, и чрезъ нихъ препятствуютъ молитвъ. Такія мысли нужно отгонять знаменіемъ крестнымъ, говоря: Гоеподи, Іисусе Христе. Боже нашъ, помилуй насъ, аминь. Вмъсть съ тъмъ должно воздерживаться отъ излишней пищи, потому что при много-, ядъніи и неумъренномъ пить возрастають лукавые помыслы Д а когда возрастуть помыслы, -- совершается гръхъ. Посему противьтесь действію бесовъ и ихъ лукавству. Иноку нужно блюстись лености, многаго сна, быть бодру къ пенію церковному, хранить отеческія преданія, читать книги, а паче всего — имъть въ устахъ Псантирь Давида; ею прогоняется уныніе, наводимое бъсами. Къ меньшимъ нужно имъть любовь, къ старшимъ -- покорность и послушаніе. Начальникъ долженъ любить подчиненнаго, изучать его и быть образцемъ въ воздержаніи, бдініи, попеченіи, смиреніи, и такимъ образомъ наставлять подчиненнаго, утвшать его. Такъ должно проводить постъ. Сіи сорокъ дней далъ намъ Богъ для очищенія души. Это десятина, отдаваемая Богу изъ году; дней въ году 365; совершая сорокодневный пость, мы приносимъ Богу десятину отъ всъхъ дней года. Душа, очистившись въ сіи дни, свътло празднуетъ Воскресеніе Христово, веселяся о Господъ. Пость исперва быль предписань: Адаму первая заповъдь была — не вкушать отъ одного древа; Моисей, постившись 40 дней, сподобился принять законъ на горъ Синайской, и видълъ славу Божію. Постившіеся ниневитяне избавились гитва Божія. Ланіиль, постившись, сподобился великаго виденія. Илія, постившись, взять быль какъ бы на небо. Три отрока, постивінись угасили силу огненную. Постился и Господь 40 дней, въ научение наше. Постомъ Апостолы искоренили бъсовское ученіе. Постомъ прославились отцы наши, какъ свътила,

сіяющія въ міръ и по смерти, каковы: великій Аптоній, Евфимій, Савва и прочіе отцы, которымъ будемъ подражать и мы, братія ». Давъ наставленіе братіи, Өеодосій браль съ собою немного хабба, выходиль изъ монастыря, — и вошедши въ пещеру, затворялъ ее, и засыпалъ входъ землею. Если была крайняя нужда, то въ субботу или воскресенье подходили къ окну его пещеры, и говорили съ нимъ. Прочее время проводиль онь въ безмолвіи, постясь, молясь и борясь со врагами. « Единъ ко Единому, -- говоритъ составитель похвальнаго слова Өеодосію, — молитву бестдоваше. Кто же исповъсть труды и бользни, и рыданія слезная, и пость крыпкій, и брань съ лукавыми духи? И егда приближащеся свътлый день воскресенія Господа нашего Інсуса Христа, тогда прихожаше, аки Моисей цэъ горы Синайской, душею сіяя паче лица Моисеева . Оеодесій возвращался въ монастырь въ пятницу, наканунь Лазаревой субботы: вытсть съ братіей проводилъ страстную недълю, и свътло праздновалъ Воскресеніе Господне. Такой обычай Особловий соблюдаль ежегодно.

Подъ руководствомъ такого святаго и мудраго игумена образовались высокіе подвижники, которые, какъ свѣтила, говорить лѣтописець, сіяють въ землѣ русской. Иные были крѣпкіе постники, вкушая пищу черезъ день и черезъ два; иные питались однимъ хлѣбомъ съ водою, другіе — варенымъ зеліемъ, а иные — и сырымъ. Одни отличались бдѣніемъ; другіе колѣнопреклоненіемъ. Нисшіе покорялись старшимъ, не смѣя говорить предъ ними, а если что нужно, то говорили съ покорностію и великимъ послушаніемъ. Старшіе имѣли любовь къ младшимъ, наставляли, утѣшали ихъ, какъ возлюбленныхъ чадъ. Если какой братъ впадалъ въ прегрѣшеніе, его увѣщавали, и наложенную на него епитимію раздѣляли три или четыре человѣка, по чувству искренней любви другъ къ другу и любви къ воздержанію. Если братъ выходилъ изъ монастыря, то скорбѣли объ немъ, посылали за нимъ, умоляя его

возвратиться, приходили къ игумену ходатайствовать за него, и съ радостію принимали, если онъ возвращался.

Между этими подвижниками сохранились до насъ имена (Даміана) Іереміи, (Матоів) Исаій. (Даміанъ≠ пресвитеръ не вкушалъ ничего , кромъ хлъба и воды до самой своей смерти. Опъ съ ревностію подражаль житію и смиренію Өеодосія. Многіе свидътельствують, говорить блаженный Несторь, о его добромъ житіи и послушаніи, ли о томъ покореніи, какое стяжаль онь ко всей братіи. Особенно, пребывавшіе съ нимъ въ кельи видъли его кротость. Не сыпаль онъ по цълымъ ночамъ, прилъжно читая, книги, и опять учащая молитву. Если кто приносиль боденаго въ монастырь къ Өеодосію, онъ приказывалъ Даміану сотворить молитву, — и больные получали изцъленіе. Его постигла смертная бользнь; и онъ дожидался кончины. Вдругъ уонъ видить, что приходить къ нему Өеодосій, и объщаєть ему за труды царствіе небесное. Это было явленіе Ангела Когда Өеодосій съ братіею пришелъ къ нему, — изнеморающій Даміанъ, взглянувъ на игумена, сказаль: не забудь , игуменъ , того , что ты мнъ объщалъ. Өеодосій уразумълъ/, что опъ имълъ видъніе, и отвъчалъ: «братъ Даміанъ / что я объщаль, то тебь будеть». Посль сихъ словъ / смеживъ очи, Даміанъ предаль душу свою въ руки Божій.

Другой мнокъ Ісремія, помнившій крещеніе русской земли, имѣлъ даръ провидѣть будущее, и узнавать тайныя помышленія сердца. Если кто питалъ нечистыя мысли, или думалъ выходить изъ монастыря, Ісремія приходилъ, обличалъ его помыслы, и преподавалъ наставленія, и сбывалось всякое слово старца, что онъ ни предсказывалъ.

Еще быль прозорливый старець Матеій. Негидимыя прираженія врага спасенія онъ прозръваль въ видимыхъ образахъ, и для назиданія искушаемыхъ разсказываль свои видънія.)

Въ числъ иноковъ, при Оеодосів прославившихся подвигами, былъ Исаія. По смерти Варлаама, онъ сдъланъ былъ игуменомъ монастыря св. Димитрія, и послъ быль Еписко-помъ Ростова.

Возвратился въ Печерскую обитель и первый сподвижникъ Антонія — Никонъ. По просьбѣ тмутораканскихъ гражданъ, онъ отправился въ Черниговъ просить у князя Святослава его сына Глѣба на княженіе. Несторъ пишетъ: Феодосій и Никонъ увидѣвшись, падше поклонились другт другу, потомъ обнявшись упали, и горько заплакали. Фердосій молилъ Никона не уходить болѣе. Никонъ обѣщался, устроивъ свой монастырь, возвратиться къ Феодосію, и проводивъ Глѣба до Тмуторакани, исполнилъ свое обѣщаніе Феодосій любилъ его, какъ отца, и когда самъ не былъ дома, вручалъ ему управленіе монастыремъ, и поручалъ ему читать поученія въ церкви)

Къ Оеодосію также пришель и научился у него иноческой жизни Григорій. Онъ отличался нестяжаніемъ, смиреніемъ, нослушаніемъ и молитвою. Сими добродътелями и чтеніемъ заклинательныхъ молитвъ онъ пріобрѣлъ такую власть надъ злыми духами, что они оставляли одержимыхъ ими, при одномъ его приближении. Единственное имущество блаженнаго Григорія состояло въ книгахъ. Разъ, воры вздумали его обокрасть, и дожидались, когда онъ выйдеть изъ своей кельи. Проводившій ночи большею частію безъ сна, въ молитвь. Григорій услышаль приходь ихь, и помолился, чтобы они уснули. Найденные братіей въ такомъ положеніи, они признались въ своемъ зломъ умысль. Городской судья, узнавъ объ этомъ, подвергъ было ихъ наказанію. Григорій отнесъ ему часть своихъ книгъ, чтобы не мучилъ ихъ, а прочія продалъ. и раздалъ деньги нищимъ, чтобы не вводить въ искушене. Тронутые симъ воры поступили на служение Печерской обители. Григорій скончался мученическою смертію отъ отроковъ князя Ростислава, разгитнаннаго предсказаніемъ Преподобнаго о томъ, что онъ погибнеть въ водъ. Связавъ руки и ноги, и привязавъ камень на шею, бросили его въ Дибпръ. На третій день тело блаженнаго нашли въ его кельи.

Digitized by Google

5

была мокра, руки и ноги связаны, камень быль привязань къ выи его. Ростиславъ погибъ смертію, предсказанною Преподобнымъ, въ 1093 г

Тогда какъ въ монастыръ Печерскомъ, подъ руководствомъ Оеодосія, созрѣвали такіе высокіе подвижники иночества общежительнаго, около Антонія, въ повой его пещерѣ, явились ревнители его отшельнической жизни. Такимъ образомъ, рядомъ другъ подлѣ друга, какъ это было на Асонѣ, процвѣтала жизнь и въ Кіевѣ общежительная и отшельническая.

Поседившись въ другой горъ, Антоній не удалялся близкаго общенія съ Печерскою обителію. Къ нему обращались въ важныхъ случаяхъ за совътами; овъ ходилъ за больными, и свою поствическую пищу давалъ вмѣсто лѣкарства, и больные выздоравливали. Приходившимъ къ нему изъ міра онъ давалъ благословсніе и наставленіе. Около его собралось не мало братім. Одушевляемые его примъромъ, нѣкоторые изъ нихъ явились великими подвижниками, таковы были: Монсей Угринъ, Псаакій, Агапитъ врачъ, Евстратій.

Монсей Угринъ, бывшій любимый воинъ князя Бориса, пришель въ обитель, уже увънчанный страдальческимъ вънцомъ за цъломудріе. Захваченный въ плънъ польскимъ королемъ Болеславомъ, крепкій теломъ и красивый собою, обратиль на себя вниманіе одной знатной и богатой польки, въ походъ Болеслава на Кіевъ лишившейся своего мужа. Воспламененная безумною страстію къ прекрасному плъннику, она объщала ему свободу, богатство, знатность, если онъ будетъ разділять ея чувства. « Какъ я буду свободень, отвічаль Моисей, если я сдълаюсь рабомъ жены, которой не зналъ отъ рожденія? Не хочу ни власти твоей, ни богатства душевная и тълесная чистота для меня дороже всего». Полька перекупила Моисея у взявшаго его въ плънъ, и силилась искусить цъломудріе его, то страстными ласками, то богатствами своими, то мърами строгости, заключивъ его въ темницу; но постомъ, молитвою и теривніемъ отражаль Монсей всв иску-

шенія. По устроенію Божію, пришель нь Моисею инонь Асонской горы, саномъ ісрей, и постригъ Монсея въ монашество. Много страданій еще перенесъ Моисейотъ безумной женщины. Иногда она терзала его безчеловъчно, а иногда ласкала неистово, и наконецъ нодвергла его тяжкой казни. Мятежъ, вспыхнувшій въ Польшт. даль свободу преподобному Моисею, и онь пришель въ Кіевъ. и поселился въ пещеръ Антонія. Здъсь онъ подвизался въ молитвъ, постъ, бдъніи и во всъхъ иноческихъ добродътеляхъ. За великую нобъду надъ нечистою плотскою страстію, Господь даль ему силу побъждать страсти воюющія и на другихъ. Одинъ братъ, боримый нечистою страстію, пришелъ къ Преподобному, и молилъ его, да поможетъ ему Объщаюсь, говориль онь, сохранить до смерти все, что ты мнт ни прикажещь. Во всю жизнь не говори ни слова съженщиной. сказаль ему Преподобный. Брать объщался. Тогда Монсей жезломъ своимъ, безъ котораго не могъ ходить, по причинъ подъятыхъ прежде ранъ, дотронулся до тъла брата: нечистая страсть утихла, и брать освободился отъ искушенія. Десять льть прожиль Моисей Угринь въ нещерь, и преставился еще при жизни Антонія.

Другой знаменитый затворникъ былъ Исаакій. Онъ былъ богатый кунецъ Торопецкій. Пожелавни быть инокомъ, онъ роздаль все свое имѣніе нищимъ и монастырямъ, и пришель въ пещеру къ Антонію, прося его о постриженіи. Антоній приняль его и постригъ. Исаакій началь вести строгое китіе: надѣлъ власяницу, и сверхъ ея нокрылся сырой козлиной кожей, которая высохла на немъ, и затворился въ узкой пещерѣ въ четыре лактя, и молился Богу со слезами. Пища его была просфора, и та — чрезъ день; питіе вкущаль онъ въ мѣру. Пищу подаваль ему самъ Антоній въ малое окошко, въ которое едва проходила рука. Семь лѣтъ провель онъ въ такихъ подвигахъ, не выходя, не ложась на бокъ, но только сидя предавался на на—долго сну. Тоя Псалмы, онъ клалъ поклоны часто до полуночи. Однажды, по-вечеру утрудившись

отъ молитвы, онъ сълъ. Свъча была уже погашена. Вдругъ, пещеру озариль свъть какь бы солнечный, такь что эръніе не могло выносить его. Исаакію явились два свътлые юноши; лица ихъ блистали, какъ солнце. Исаакій, сказали они подвижнику, мы ангелы, и вотъ идеть къ тебъ Христосъ, -- поклонись ему. Обольщенный Исаакій, не уразумъвши бъсовскаго дъйствія, не ознаменоваль себя крестнымъ знаменіемъ и паче всего смиреннымъ сознаніемъ своего недостоинства, и поклонился до земли явившимся бъсамъ. Бъсы воскликнули: ты нашъ, Исаакій; — подхватили его, посадили, начали имъ играть, и оставили его полумертвымъ. По-утру Антоній, по обычаю, подошель къ окну, и просиль благословенія. Отвъта не было. Антоній думаль, что онь уже преставился. Призвавь Өеодосія съ братіею, откопали пещеру, и вынесли изъ нея Исаакія. Туть заметили въ немъ признаки жизни. Опытные въ духовной жизни старцы познали дёло бесовь, и положили его на постель. Антоній ходиль за нимь. Въ то время Антоній отъ гитва Изяслава удалился къ Святославу въ Черниговъ. По удаленін Антоня, Өеодосій взяль Исаакія къ себъ въ келью, и служилъ /сму) Исаакій былъ въ такомъ разслабленіи, что не могъ не только встать или състь, но даже оборотиться на другую сторону, а все лежалъ на одномъ боку, въ которомъ показывались часто и черви. Два года пролежаль онъ, ничего не вкушая, лишенный языка и слуха. Денно и нощно молился объ немъ Өеодосій. Наконецъ, на третій годъ Исаакій проговориль, и началь слышать, и, какь младенець, сталъ учиться ходить. Насильно приводили его въ церковь, потомъ пріучали ходить въ трапезу. Но хотя и лежалъ предъ нимъ хлъбъ, онъ не дотрогивался до него, если кто изъ братін не положить ему въ руку. Потомъ Өеодосій не велъль давать ему хліба, чтобы онь самь пріучался ість. Неділю онъ не брадъ хлъба, потомъ сталъ брать, и такимъ образомъ оправился отъ страшнаго потрясенія, произведеннаго въ немъ бъсовскимъ искушенемъ. Онъ опять началъ вести строгую

жизнь. Искушенный въ затворъ Исаакій не хотфль уже идти въ пещеру, но облекся во власяницу и началъ помогать поварамъ въ кухиъ. Прежде встхъ приходиль омъ въ церковь. и стояль неподвижно. Во время зимы ходиль онъ въ протоптанныхъ черевьяхъ, такъ что ноги его примерзали, но онъ неподвижно стояль на одномъ мъсть до конца службы. Посль заутрени уходиль въ поварню, приготовляйъ воду, дрова. разводиль огонь. Надъ нимъ смъялись, какт надъ юродивымъ. Одинъ изъ поваровъ разъ сказалъ ему: Исакій, вонъ сидить черный воронъ, пойди, поймай его. Поклонившись до земли пославшему, Исаакій пошель, взяль ворона, и принесь его. Это событіе, разсказанное игумену и всей братіи, заставило уважать Исаакія. Избъгая славы челов ческой, онъ началь юродствовать, оскорбляя игумена и братію и мірянь, чтобы его били. Опять онъ вошель въ нещер, въ которой жиль, и съ радостію переносиль оскорбленія отъ другихъ. Разъ, затопилъ онъ печь у себя въ пещеръ; огонь распылался и выдеталь изъ печи вонъ. Не имъя чъмъ заслонить ее, онъ босыми погами сталъ на огонь, и до тъхъ поръ стоялъ, пока не затопталь его. Много разъ діаволь покушался прельстить его, то напоминая прежнее его падеміе, то угрожая раскопать пещеру или засыпать его въ ней, иногда являясь въ образъ лютыхъ звърей или гадовъ. Но / — говоритъ Лътописецъ, самъ свидътель подвиговъ Исаакія и жи мухи ни во чтоже витняще страшенья ихъ и мечтацья ихъ ». Исаакій! ты побъдилъ насъ, сказали наконецъ бъсы. Да! вы могли побъдить меня, сказаль на это Исаакій / когда явились мнѣ въ образѣ Христа и Ангеловъ, но теперь вы являетесь такими, каковы на самомъ дълъ, въ образъ/звърей и гадовъ. Съ сихъ поръ прекратилась противъ него брань бъсовская.) Въ строгомъ воздержаніи и бдініи провель онь остатовь дней своихь. Когда онъ разбольлся въ пещерь, его перенесли въ монастырь, и на осмый день онъ скончался о Господъ, уже при игумент Іоаннт.

У блаженнаго Антонія постригся Агапить, уроженець кіевскій. Онъ помогалъ Пр. Антонію въ попеченіи о больныхъ. Когда дълался больнъ какой нибудь брать, Агапить, оставляя свою келью, шель къ больному, прислуживаль ему, и, варя веліе, которое самъ влъ, подавалъ больному, какъ лекарство, и больные воставали. Если же бользнь продолжалась, то Агапить усиливаль свои молитвы о больной, и больной выздоравливалъ. Многіе изъ города приходили къ нему. Агапить никому не отказываль во врачебной помощи.) Сделался больнь, тогда княжившій въ Черниговь, Владимірь Мономахь. Не получая помощи отъ своихъ врачей, онъ послалъ просить къ себъ Агапита. Если я пойду къ князю, говорилъ блаж. Агапитъ, никогда не выходившій за ограду монастырскую, то долженъ идти и ко всемъ. Нетъ! ради славы человеческой я не пойду за ворога монастырскія, чтобы не быть преступ-никомъ объта можго предъ Богомъ—оставаться въ монастыръ до послѣдняго издыханія своего. Если прогонять меня, то я пойду въ другую страну, и спустя нѣсколько возвращусь опять ». Онъ послалъ только князю вареное быліе, которое употребляль въ пищу. Изцъленный князь пришель благодарить Чудотворца, но блаж. Агашитъ скрылся. Когда отъ князя положено было золото въ кельи, — онъ выбросиль его вонъ. Чудесное врачевание сего безмезднаго врача возбудило зависть въ славившемся тогда врачебнымъ искусствомъ армянинъ. Но многократными опытами увърившись, что во врачеваніи Агапита дъйствуетъ не земное искусство, а небесная сила, армянинъ самъ сделался инокомъ, и въ добрыхъ подвигахъ кончилъ жизнь свою.

Изъ Кіева также пришель къ Пр. Антонію въ пещеру Евстратій. Раздавъ все имъніе бъднымъ, онъ постригся и прославился особенно постничествомъ.

Оба великіе руководители и начальники иноческой жизни въ Печерской обители, Антоній и Өеодосій, скончались почти въ одно время. Года за четыре до своей кончины, Преп. Антоній

Digitized by Google

More

долженъ быль оставить свою нещеру, въ следствие гивва Изяславова. Отправляясь противъ половцевъ въ 1067 г., вторгнувшихся въ русскіе предълы, Изяславъ, Святославъ и Всеволодъ Ярославичи пришли въ Антонію за молитвою и благословеніемъ. Старецъ предскаваль имъ ожидающее ихъ пораженіе. Пораженіе Изяслава интло слідствіемъ бунть въ Кіевъ, который кончился изгнаніемъ Изяслава и возведеніемъ на престолъ Всеслава, содержимаю въ оковахъ. Въ словахъ Льтописца слышатся упреки Антонія Изяславу за Всеслава. Говоря о вступленіи Всеслава на престоль кіевскій, Льтописецъ замъчаеть: «Здъсь Богъ явилъ силу Креста, потому что Изяславъ цъловалъ Крестъ и вахватилъ его. Посему Богъ навель невърныхъ, а сего избавиль Кресть честный. Въ день Воздвиженія, Всеславъ вздохнувщи сказалъ: О Кресте честный! поелику я въ тебя въровалъ избави меня изъ рва сего. Богъ явиль силу Креста въ урокъ земль русской, да не преступають клятвы цъловавшіе Кресть честный. А если преступить кто, то и здъсь пріиметь казнь, и въ будущей жизни муку въчную ». Конечно такъ (мотрълъ на это событіе и Антоній. Изяславъ, возвратившись въ Кіевъ чрезъ семь мѣся-цевъ, гнѣвался на Антонія. Тогда Святославъ присладъ за нимъ ночью, и взялъ его въ Черниговъ, гдъ онъ на Болдиныхъ горахъ ископаль себъ пещеру, поселился въ ней, и положилъ начало монастыря Елецкаго. Съ вступленіемъ Свя-тослава на престолъ кіевскій, въроятно возвратился и Преп. Антоній изъ Чернигова, и вскорт скончался (1073 г.).

Впрочемъ святые подвижники успъли благословить основание новой каменной, « небеси подобной », церкви Успенія, въ Печерской обители. Прежняя деревянная церковь была очень мала для братіи. Оеодосій давно хотълъ устроить новую — каменную. Но долго не могъ выбрать мъста для новой церкви. Вблизи монастыря было княжеское поле, котораго не смъли занять. Князь Святославъ, узнавши о семъ, самъ указалъ мъсто на своемъ полъ, и былъ при закладкъ церкви

въ 1073 г. Өеодосій съ братією трудился надъ этимъ дѣломъ, но не успѣлъ довести его до конца.

Въ 1074 г. Өеодосій провель, по обычаю, святую Четыредесятницу въ пещерт. Свътло встрттилъ онъ и празднивъ Воскресснія Христова, бывшій апръля 20-го. Въ субботу Свътлой недъли впалъ онъ въ бользнь. Пять дней пролежаль въ постели. Въ вечеръ пятаго дня велълъ онъ вынести себя на дворъ, — его положили на сани, и поставили противъ церкви. По его желанію, ударомъ въ било собрана была вся братія. Обратившись въ инонамъ, Осодосій сказалъ: Братія, отцы и чада! воть, я отхожу оть вась, какъ возвъстиль мнъ Господь во время поста, когда я былъ въ пещеръ. Кого вы желаете имъть у себя игуменомъ? Я бы преподаль ему свое благословеніе. Ты нашъ отецъ, отвъчали иноки; кого хочешь, тоть и будеть намъ отцемъ и игуменомъ, мы будемъ слушаться его, какъ тебя. Оеодосій вельль имъ еще поду-мать между собою, кого они изберуть изъ всей братіи, исключая двухъ — Николая и Игнатія. Отошедши къ церкви, они сдылали совыцаніе, и единогласно положили предоставить избраніе игумена воль Оеодосія. «Если вы полагаетесь на меня, то я назначаю вамъ въ нгумена Іакова пресвитера ». Этотъ выборъ не понравился братіи. Если бы пр. Никонъ быль въ Печерской обители, выборъ Оеодосія паль бы на него. Но не за-долго предъ смертію пр. Өеодосія, Никонъ съ двумя учениками ушелъ въ свой монастырь, находившійся на островъ. « Онъ не здъсь постриженъ, отвъчали братія Өеодосію объ Таковъ ; онъ съ братомъ своимъ Павломъ пришелъ съ Летьца », и просили себъ въ игумена Стефана Демественника. Онъ выросъ подътвоей рукой: послужилъ тебъ, дай намъ его, говорили они. Святый Оеодосій сказаль имъ съ укоризною: я избралъ вамъ Іакова, а вы хотите исполнить свою волю; но пусть Стефанъ будетъ у васъ игуменомъ. Благословивъ Стефана, Оеодосій сказалъ ему: «Се, чадо, вручаю тебъ монастырь, блюди его съ опасеніемъ, и храни,

что я устроилъ касательно службъ. Не измъняй преданій мопастырскихъ и устава, но все дълай по закону и по чину монастырскому. » Послъ сего, Оеодосія перенесли въ келью, и положили на одръ. Былъ шестой день бользни; Оеодосій изнемогалъ. При въсти о бользни святаго подвижника, пришелъ къ нему Князь Святославъ съ сыномъ своимъ Глъбомъ. «Я отхожу отъ сего свъта, жазалъ ему Осодосій, и поручаю монастырь твоему охраненю, если будеть въ немъ какое смятеніе. Игуменство вружиль я Стефану. Не давай его въ обиду. Өеодосій предвидель смуты въ монастырь противн Стефана, и потому отклоняль его избраніе въ игумна, и избравши вручалъ нокровительству великаго князя. даль объщание заботиться о монастырв, и простился съ Өеодосіемъ. Въ седьмый день Өеодосій призваль Стефана и братію, и сказаль имъ: «Если по отшествіи моемъ изъ сего свъта, я буду угодень Богу и пріиметь Онъ меня, то посль меня монастырь будеть устрояться и умножаться. Тогда знайте, что Богъ принялъ меня. Если же послъ моей смерти монастырь будеть оскудъвать иноками и нужнымъ для монастыря, то я не угодилъ Богу ». Братія со слезами отвъчали ему: отче! молись о насъ къ Богу; мы знаемъ, что Богъ не презрить твоего труда. Всю эту ночь братія просидъли у одра его И втда насталь осмый день бользии, - это была вторая суброта по Пасхъ, — во второмъ часу дня или седьмомъ часу утра, Змая Зто-двя . Оеодосій предаль духъ свой Богу. Согласно съ завъщаніемъ Оеодосія, его похоронили въ пещеръ, въ которой онъ проводилъ время поста, и притомъ ночью, какъ онъ самъ приказалъ. При наступленіи вечера, братія взяли тёло его, съ пъснями и свъщами, перенесли въ пещеру и тамъ положили.

Заслуги Оеодосія для русскаго монашества и русской Церкви вообще— незабвенны. Важна была услуга Оеодосія русскому монашеству та, что онъ первый ввелъ общежительный уставъ въ свой монастырь. Но еще важнъе было то, что

что своимъ мудрымъ правленіемъ, своею святою, высокою жизнію, онъ даль силу и жизнь этому уставу, доставиль ему такое уважение, что его начали вводить во всв русскія обители. Благочестивое направленіе, данное Осодосіємъ Печерской обитсли, въ течение двънадцатильтняго управления его, было такъ глубоко укоренено въ ней, что и при его преемникахъ, духъ благочестія и подвижничества держался въ обители на высокой степени. И Печерскій монастырь быль сонмомъ святыхъ подвижниковъ, украшенныхъ различными дарованіями духовными, и разсадникомъ усердныхъ дѣлателей въ вертоградь Церкви Христовой во всехъ областяхъ Русской земли. («Радуйся насадителю винограда Христова, взываеть къ Өеодосію составитель похвальніго слова ему, яко прострошася розги его до моря, и до ръкъ отрасли его. Нъсть бо страны, ни мъста, идъже не бысть лозье винограда святаго Оеодосія ». Какъ отъ самого Христа Бога нашего, пишетъ Симонъ, Епи-скопъ Владимірскій, бывшій самъ инокомъ печерскимъ, посланы были Апостолы во всю вселенную, такъ отъ Его Матери, Госпожи нашей Богородицы, изъ монастыря Ея (Печерскаго), многіе Епископы поставлены по всей земль Русской.



#### иноческая жизнь

# BB HETEPCKON CENTEAN

## посяв смерти антонія и ободосія.

Печерская обитель, лишившись въ одно почти время двухъ великихъ своихъ Отцевъ и основателей, Аптонія и Оеодосія, не могла не чувствовать своего сиротства. Избранный, по желанію братіи, въ преемника Оеодосію игуменъ Стефанъ хотя выросъ, какъ говорила братія, подъ рукою его и послужиль ему, но не имълъ столько дарованій духовныхъ, чтобы могъ замънить великаго Оеодосія.

Стефану, при его вступленіи въ управленіе монастыремъ, предстояла важная забота выстроить храмъ, основаніе которому положено Пр. Оеодосіемъ. Чрезъ три года управленія Стефана обителію (іюля 3-го 1077 г.), работы вчернѣ были окончены, но церковь шесть лѣтъ еще оставалась неотдѣланною. Такъ какъ новая церковь, выстроенная на Берестовомъ полѣ, была отъ монастыря сажень на двѣсти въ югозападномъ направленіи, то самая необходимость требовала уже перевести туда и монастырь. Стефанъ около новой церкви устроилъ деревянныя келліи, и перевелъ въ нихт изъ стараго Печерскаго монастыря братію, оставивъ тамъ только нѣсколько иноковъ для погребенія умирающей братіи, и для сжеднев-

наго совершенія Литургіи за усопшихъ и за благодѣтелей обители. Новый и старый монастырь соединялись оградою, но раздѣлялись дворомъ, который устроенъ былъ Өеодосіемъ для принятія нищихъ.

Но Стефанъ не успълъ окончательно устроить новый монастырь. Неудовольствіе, противъ него открывшееся между иноками, заставило его не только отказаться отъ игуменства, но и совствить монастырь въ 1078 г. Привязанный сердечною любовію къ Печерскому монастырю, и въ изгнаніи онъ не хотълъ далеко отойдти отъ него. На другомъ отдъленіи Печерской горы, обращенномъ къ старому городу (1), онъ основалъ новый монастырь во имя Пресвятой Богородицы, въ память положенія честной Ея ризы, называемый по мъсту своему Кловскимъ, а по главному храму — Влахернскимъ. Стефанъ видълъ, пишетъ блаженный Симонъ къ Поликарпу, какъ пришли изъ Греціи мастера каменнаго дела, съ иконою Богоматери, и разсказали видъніе Царицы Небесной во Влахерискомъ храмъ, и поэтому самъ на Кловъ создалъ Влахерискую церковь. Приношенія бояръ, духовныхъ дътей Стефана, порученныхъ его руководству еще Преподобнымъ Өеодосіемъ. дали ему средства выстроить и украсить сей монастырь. Тамъ онъ собралъ много братіи, и въ своемъ монастыръ ввель уставъ монастыря Печерскаго.

Преемникомъ Стефану въ игуменствъ монастыря Печерскаго избранъ былъ братіею Никонъ, который послъ смерти Преподобнаго Оеодосія снова пришелъ въ Печерскую обитель изъ своего монастыря. Самовидъцъ подвиговъ Антонія и Оеодосія, присный ихъ сотрудникъ и другъ, Никонъ правилъ десять лътъ обителію въ духъ сихъ Отцевъ. При немъ живы были еще прославившіеся при Антоніи и Оеодосіи подвижники: Матоей прозорливый, Исаакій затворникъ, Агапитъ врачъ,

<sup>(1)</sup> Тамъ, гдф пынф стоить первая Кіевская гимивзія.

Григорій чудотворець, Евстратій. При немъ просіяли и новые подвижники: Іоаннъ, бывшій послѣ него игуменомъ, Николай, бывшій Епископомъ Тмуторакани, Несторъ, Григорій творецъ каноновъ, Өеоктистъ, бывшій послѣ Епископомъ Чернигова, Алимпій иконописецъ, Никита затворникъ, Пименъ постникъ, Онисифоръ прозорливый (1).

Въ 1083 г. пришли къ Никону изъ Константинополя иконописцы чудесно, какъ повъствуетъ Симонъ, нанятые тамъ преставившимися ко Господу начальниками Печерскаго монастыря, Антоніемъ и Өеодосіемъ. Тогда же греческіе купцы привезли и мозаику на укращеніе церкви (2). Но Никонъ не дожилъ до освященія ея. Уже при его преемникъ игуменъ Іоаннъ, на другой годъ послъ кончины Никона, 1089 г. августа 14-го, она была освящена Митрополитомъ Іоанномъ съ четырьмя подвластными ему Русскими Епископами.— Іоанномъ Черниговскимъ, Исаіею Ростовскимъ, Лукою Бълогородскимъ, Антоніемъ Юрьевскимъ. Двое изъ сихъ Епископовъ Исаія и Лука были постриженики печерскіе (3).

Красота и великольпіе церкви Печерской изумляли современниковь. Внутренность ея блистала золотомъ и мусіею привлекала взоры иконною живописью. Помость въ ней устроень быль мозаически изъ разноцвътныхъ каменьевъ, расположенныхъ красивыми узорами. Верхи ея были позолоченные, и большой крестъ на главномъ куполъ, какъ увъряетъ Атопетъ, выкованъ быль изъ чистаго золота. Современники называли Печерскую церковь небеси подобною, и говорили, что она составляетъ славу и украшеніе всего народа Русскаго (4).

Пройдя книги Ветхаго и Новаго Завъта, писалъ Симонъ

<sup>(1)</sup> См. Житіе Пр. Өеодосія в пославіе Поликарпа въ сказація о Ни-

<sup>(2)</sup> Посланіе Симона къ Поликарпу о созданім церкви Печерской.

<sup>(3)</sup> Русск. Лът. Т. І-й стр. 89.

<sup>(4)</sup> Синопсисъ Кіевскій стр 63.

къ Поликарпу, не найдемъ такихъ чудныхъ сказаній о святыхъ церквахъ, какъ о сей Печерской. Гласъ отъ изображенія Господа нашего Інсуса Христа повельваеть нести на уготованное мъсто поясъ и вънецъ. По тому-же Божественному гласу церковь измъряна поясомъ и видъна прежде построенія. Также и отъ грековъ прибыла икона съ мастерами, и мощи святыхъ мучениковъ положены подъ встми стънами. глъ и сами они написаны по стънамъ. Что славнъе начала и основанія сей церкви? Отецъ свыше благословилъ росою и столпомъ огненнымъ и светлымъ облакомъ; Сынъ далъ мъру Своего пояса; а Святый Духъ огневъ невещественнымъ уготоваль місто. Въ основаніе стінь положены святыя мощи, и на семъ камени Господь соорудилъ церковь сію, и врата адовы не одолжить ее. Что же еще? И Пресвятая Царица Богородица даеть золото мастерамъ за три года труда, и вручивъ икону своего пречистаго образа назначила ее быть намъстною (1).

Главною святынею Печерскаго храма была Влахернская икопа Пресвятой Богородины, принесенная изъ Константинополя мастерами, которые строили сію церковь, и съ перваго временн прославившаяся чудотвореніями. Она была нам'єстною въ новосозданной церкви (2).

Братіи Печерской хотелось, чтобы въ сей церкви лежали и мощи преподобнаго основателя ся Өеодосія. « Не прилично, — говорили они на общемъ совете, — лежать отцу нашему, Өеодосію, где-либо кроме соборной церкви монастырской, потому что онъ основаль церковь и собраль черноризцевъ. Они приготовили место въ церкви, где положить мощи Өеодосія, и въ 1091 г., за три дня до Успенія Богоматери, игуменъ велель копать место, где погребень Өео—

<sup>(1)</sup> Послаціе Симона из Поливарну о созданія щерная Печерской.

<sup>(2)</sup> Тамъ-же въ сказаніи о двою брату, и въ посланіи Полякарна въ сказаніи объ Алимпіи.

досій. Выслушаемъ разсказъ льтописца, который быль участ никомъ сего дъла. « Приходить ко мит игумень, и говорить: пойдемъ въ пещеру въ Өеодосію; и пошель я съ нгуменомъ. Никто еще не зналъ о семъ. Осмотръли мъсто, и назначили, гдъ копать. Игуменъ сказалъ мнъ: не говори никому изъ братін, чтобы они не знали; возьми только кого нужно тебф на помощь. Я приготовиль заступы, и, во вторникь вечеромь (12 Авг.), взявъ съ собою одного брата, пришелъ въ пещеру, и пропъвъ Исалмы началъ копать. Уставши самъ, передаль я заступь брату, и мы копали до полуночи. Мы утомились, а еще не докопались, и я началь скорбъть, не въ сторону ли мы конвемъ. Я взялъ заступъ и сталъ конать усерднъе, а другъ мой спалъ передъ пещерою. Ударили въ било къ утрени, а я прокопаль въ это время до мощей Оеодосія. Брать, проснувшись, говорить мив: ударили въ било; а я говорю: я докопался уже. Ужасъ объяль меня, когда я докопался, и я началъ взывать: Господи помилуй! Въ то время два брата сидъли на монастыръ, дожидаясь, не понесеть ди игумень съ нъсколькими изъ братіи потихоньку мощи Өеодосія. Когда ударили въ било — они видять, что три столба какбы радужныхъ стали надъ верхомъ пещеры, гдъ положенъ Өеодосій. Тогда же Стефанъ, преемникъ Преподобнаго Өеодосія въ нгуменствт, въ то время бывшій уже Епископомъ, находясь въ Кловскомъ монастыръ, увидалъ изъ своего монастыря свъть, надъ пещерою, какбы зари. За день передъ симъ онъ уже зналъ о намъренени перенести мощи Оеодосія. Думая, что несуть ихъ, и сожалья, что перемосять безъ него, взяль съ собою Климента, котораго послъ себя сділаль игуменомь на Клові, и не медля поіцель въ Печерскую обитель. Имъ все виденъ быль светь надъ пещерою. Когда стали ближе, — имъ казалось много свъщей около пещеры. Но когда были подль пещеры, — свыта уже не видали, а нашли, что мы сидимъ у мощей Өеодосія. Между тьмъ, прокопавъ до мощей, я послаль къ игумену сказать: приходи,

вынесемъ мощи. Игуменъ пришелъ съ двумя братіями. Мы опустились въ могилу. Өеодосій лежить, какъ былъ схороненъ, составы тёла не распались, только волосы присохли къ его головѣ. Положивъ мощи на мантію, мы вынули ехъ изъ могилы. На слѣдующій день (Авг. 14.), собрались Епископы Ефремъ Переяславскій, Стефанъ Владимірскій, Іоаннъ Черниговскій, Маринъ Юрьевскій; пришли игумены изъ всѣхъ Кіевскихъ монастырей съ братіею, и много народа; взяли мощи Өеодосія съ еимізмомъ и свѣщами, и перенесли ихъ въ новую церковь, положили въ притворѣ на правой сторонѣ, и праздновали этотъ день свѣтло (.1). Прославленіе имени Пр. Өеодосія довершено чрезъ семнадцать лѣтъ, причисденіемъ его къ лику Святыхъ. По распоряженію митрополита Никифора, имя его внесли въ сиподикъ по всѣмъ епископіямъ Русской митрополіи (2).

Другая каменная церковь выстроена была во имя Іоанна Предтечи на вкладъ сына Боярина Іоанна Захаріи, постригша-гося въ семъ монастыръ (3).

Едва только монастырь Печерскій началь устрояться, какъ постигло его разореніе. Въ 1096 г., Іюля 20-го, подошли нечаянно къ Кіеву половцы. Едва они не овладѣли самымъ городомъ; а окрестные монастыри подверглись разоренію. Они выжгли Кловскій Стефановъ монастырь и Германовъ, или Спасскій на Берестовъ, основанный около 1072 г. И тогда, какъ иноки печерскіе послѣ утрени почивали по келліямъ, они подошли къ монастырю, подняли крикъ около него, передъ воротами поставили два стяга. Одни изъ иноковъ бѣжали за домъ монастырскій, другіе скрылись на полатяхъ. Половцы, выломивши двери, пошли по келліямъ, разхищали все, что находили, потомъ зажгли монастырь. Все деревянное

<sup>(1)</sup> Русск. Лът. Т. Г-й стр. 89 я полъ 1091-иъ годомъ.

<sup>(2)</sup> Нестор. Лът. иод. 1108 г. стр. 120.

<sup>(3)</sup> Въ посланіи Симона къ Поликариу.

строеніе вмѣстѣ съ церковію ветхаго монастыря сдѣлалось добычею пламени. И у новаго храма половцы зажгли сѣверныя и южныя двери, и вторгнувшись въ притворъ Оеодосія хватали иконы, и ругались надъ святынею. Нѣкоторые изъ иноковъ, не успѣвшіе скрыться, были убиты, другіе взяты въ илѣнъ.

Инокъ Печерскаго монастыря, описавшій бъдствіе, постигшее сію обитель, говорить: « Богь наказываеть рабовъ Своихъ напастями ратными, да явятся, какъ злато въ горнилъ искущенное: ибо христіанамъ многими скорбями и напастями надлежить войдти въ царство небесное (1).

Въ самомъ дълъ, нашествіе половцевъ послужило къ прославленію нікоторыхъ подвижниковъ печерскихъ. Взятые въ плънъ, среди невърныхъ они проповъдали имя Христово. Въ числь сихъ плъненныхъ иноковъ былъ постникъ Евстратій. Его съ 50-ю другими пленниками, изъ которыхъ 30-ть было монастырскихъ работниковъ, продали они въ Корсунь одному еврею. Еврей сталь требовать отъ своихъ плънниковъ отреченія отъ христіанства. Но мужественный Евстратій укрыпляль ихъ въ въръ своими наставленіями. И они ръшились лучще умереть отъ голода, нежели отречься отъ Христа. Одинъ за другимъ они скончались, кто чрезъ три дня, кто чрезъ семь дней, кто чрезъ десять. Остался одинъ Евстратій, съ юности привыкшій къ посту; 14 дней пробыль онъ безъ пищи и питія. Еврей на немъ одномъ ръшился излить свою месть. Когда наступилъ праздникъ Пасхи, — еврей распялъ Евстратія на кресть. Но блаженный страстотерпець, пятнадцать дней вися на кресть, благодариль Господа Іисуса Христа за то, что Онъ удостоиль его пострадать такъ, какъ пострадаль Самъ. «Я върую, говорияъ Евстратій, что Господь скажетъ нъкогда и мнъ, канъ сказалъ разбойнику: днесь будеши со

<sup>(1)</sup> Русск. Лът. Т. І-й стр. 99.

Мною въ раю. Но на васъ прійдеть отмщеніе за кровь мою и другихъ купленныхъ вами христіанъ ». Раздраженный еврей прокололъ копіємъ пригвожденнаго. И добрый воинъ Христовъ Евстратій предалъ духъ свой Богу. Тъло св. мученика брошено было въ море. Казнь Божія постигла убійцу; онъ былъ повъшенъ. Многіе изъ евреевъ, свидътели мученическаго подвига Евстратія и исполненія его пророчества, истиню увъровали и крестились.

Другій плънный инокъ печерскій Никонъ, знатнаго рода изъ Кіева, держимый въ оковахъ, не хотълъ, чтобы его выкупали. « Не тратътесь за меня, -- говорилъ онъ сродникамъ, пришедшимъ выкупать его. Если бы Господу было угодно, чтобы я быль свободень, то Онь не отдаль бы меня въ руки беззаконниковъ. Пріявъ благая отъ руки Господней. ужели не стерплю злаго »? Не получивъ выкупа, половцы начали мучить инока. Три года терзали его, иногда жгли на огит, иногда ръзали ножами. Окованный по рукамъ и по ногамъ, овъ былъ опаляемъ солнцемъ, истаевалъ отъ глада и жажды; зимой его выталкивали на стужу По два и по три дни, иногда и болъе, не давали пищи. И за все сіе Никонъ непрестанно благодариль Бога и молился. Половчанинъ употреблядъ вст жестокія меры для того, чтобы вынудить большой выкупъ. Но Никонъ сказалъ ему: « Христосъ избавить меня отъ рукъ вашихъ туне; я получилъ уже извъщение о Мит явился мой брать, котораго вы продали жидамъ на расиятіе, и сказаль мит: въ третій день ты будень въ Печерскомъ монастыръ, ради молитвъ святыхъ Антонія и Өеодосія и прочихъ черноризцевъ ». Думая, что Никонъ хочеть бъжать, половчанивъ подръзаль ему жилы, и сталь кръпко его стеречь. На третій день, когда всѣ сидѣли около Никона, въ самый полдень, онъ вдругъ сдёлался невидимъ, и въ то время, какъ братія пъли причастенъ, онъ вдругъ явился въ Печерской церкви. Никонъ не хотълъ разсказывать случившагося съ нимъ чуда. Но тяжкія жельза, на немъ бывшія,

неизцъльныя раны, согнившее отъ нихъ и еще облитое кровію тело заставили его разсказать истину. Онь не хотель разставаться съ своими оковами, но игуменъ убъдиль его снять ихъ. « Если бы Господу было угодно, сказалъ онъ, чтобы ты носиль оковы, то Онъ не освободиль бы тебя изъ плъна». Съ Никона сняли оковы, и перековали ихъ па вещи нужныя для церкви. Довольно спусти времени пришель въ Кіевъ половчанинъ, у котораго Никонъ былъ въ плъну. Увидъвъ его въ живыхъ, опъ разсказалъ все, что было съ Никономъ, и не возвратился уже въ землю половецкую, но крестился со всёмъ своимъ родомъ; самъ съ сродниками своими постригся въ монашество, и окончилъ жизнь свою въ Печерской обители, служа своему прежнему плъннику. Заключая повъствование о сихъ подвижникахъ въры и благочестия, бл. Симонъ, Епископъ Владимірскій, писаль къ Поликарпу « Какъ возмогу достойно прославить святыхъ мужей, бывщихъ въ честномъ монастыръ Печерскомъ, которые своимъ добродътельнымъ житіемъ обратили невърныхъ къ въръ и къ жизни иноческой? Но и не могу умолчать еще о блаженномъ Священномучения и черноризцъ сего-же монастыря, Кукшъ, о которомъ всв знають, какь онъ бъсовъ прогналь, вятичей крестилъ, дождь свелъ, озеро изсушилъ, и сотворилъ многія другія чудеса, и послі многихъ мукъ убить быль съ ученикомъ своимъ Никономъ? Съ ними скончался въ одинъ день и Нименъ постникъ, за два года предузнавшій свое отшествіе къ Богу, и пророчествовавшій о многомъ, изцълявшій недужныхъ. Ставъ посреди церкви, онъ громко сказалъ: нашъ Кукша убитъ на-разсвътъ. Сказавъ это, онъ преставился въ одинъ день и часъ со святыми (1) ».

<sup>(4)</sup> Посланіе Симона. Время жизни Кукши трудно определить. Симонъ пищетъ: вси сведятъ; съ нимъ въ одинъ день скончался Пименъ постликъ, который, по сказанию Поликарна въ житіи Никиты, былъ современникомъ Никона.

Тогда какъ сіи святые мученики прославляли Печерскую обитель подвигами среди невърныхъ, — внутри она украшалась разнообразными добродътелями своихъ иноковъ. Конечно, обители иноческія не суть жилища совершенныхъ, но только людей ищущихъ духовнаго совершенства. Среди совершенныхъ всегда есть немощные, которые или не совстмъ съ чистымъ намъреніемъ пришли въ обитель, или не имъли столько бдінія надъ собою, чтобы очистить себя отъ гріховныхъ страстей, и соблюсти въ чистотъ святые объты иночества. Похоть плоти, похоть очесъ и гордость житейская, которыя инокъ стремится подавить обътомъ цъломудрія, обътомъ нестяжанія, обътомъ послушанія, шмья корни свои въ поврежденной природъ человъка, при ослабленіи бдительности его, и при внушеніяхъ врага спасенія, иногда овладтваютъ душею съ невыразимой силой. Въ жизни самыхъ великихъ подвижниковъ бывають времена столь сильныхъ искушеній, что они съ трудомъ борются съ ними. Нужна особенная помощь Божія для спасенія души отъ совершенной погибели. Такія искушенія и полезны для подвижника. Съ одной стороны, они утверждають его въ смиреніи; съ другой, образують его нравственный характеръ, давая ему силу и твердость.

Блаженные Симонъ и Поликарпъ, бывшіе сами иноками Печерскаго монастыря, передали намъ нѣсколько драгоцѣныхъ извѣстій о жизни печерскихъ подвижниковъ. Искушенія были велики, особенно для тѣхъ, которые рѣшались на великіе подвити. Былъ во дни игумена Никона, пишетъ Поликарпъ, братъ именемъ Никита, искушаемый желаніемъ славы отъ людей. Избравъ великое дѣло — не Бога ради, онъ просилъ у старца дозволенія идти въ затворъ. Игуменъ не позволялъ ему. « Чадо! ты молодъ, — говорилъ онъ, — и посему нѣтъ пользы для тебя сидѣть празднымъ; лучше тебѣ трудиться среди братій, и ты не потеряешь своей мзды. Самъ ты видѣлъ брата нашего Исаакія, какъ былъ онъ прельщенъ. Только великая благодать Божія спасла его, и онъ творитъ вынѣ

многія чудеса». Никита отвъчаль: «никогда не соблазнюсь по его примъру, а прошу у Господа Бога, дабы онъ далъ мит даръ чудотвореній. »— « Выше силь твоихъ, — возразиль ему Никонъ, — прошеніе твое. Остерегися, брать, чтобы вознесшись не пасть. Смиреніе наше велить тебъ служить братіи ». Никита настояль на своемъ. Но не прошло года его затвориической жизни, какъ онъ сдълался добычею искусителя. Діаволь, явившись въ виде Ангела, даль ему советь оставить молитву, и заниматься только книгами, а на себя приняль молиться за него, и молился въ виду его. Вскоръ открылся въ Никитъ даръ прозорливости. Въ одинъ день послалъ онъ сказать Великому князю Изяславу: нынь убить Гльбъ Святославичъ въ Заволочьъ; пошли скоръе сына своего Святополка на престолъ Новгородскій. Какъ сказаль, такъ и было. Глъбъ убитъ (въ 1078 г. мая 30) (1). Съ изумленіемъ сходились слушать Никиту. Одну странность въ немъ замъчали: зналъ на память Ветхій Завъть, но не хотъль читать книгъ Новаго Завъта, ни бесъдовать о нихъ. Опытные старцы поняли состояніе Никиты, и всь богоносные отцы, бывшіе при Никовъ , пришли къ прельщенному , и помолившись отгнали отъ него бъса, и тотъ болъе не видълъ его. Они вывели его изъ затвора, и спрашивали о ветхомъ законъ, желая что-нибудь слышать отъ него. Но онъ съ клятвою увъряль, что никогда не читалъ книгъ, и теперь не зналъ ни слова. Преподобные отцы едва научили его грамотъ. Съ сего времени онъ предалъ себя воздержанію и чистому смиренному и послушливому житію, такъ что превзошелъ прочихъ добродътелями. Поставленный въ епископа Новгорода, онъ прославился даромъ чудотвореній.

Тяжкою борьбою иногда искупали иноки върность объту цъломудрія. Примъръ великой борьбы съ страстію плотскою

<sup>(1)</sup> Полн. Собр. русск. Льт. Т. 1. стр. 83 и Т. 3. сгр. 3.

представляеть подвижникъ Іоаннъ (1). Послушай, — такъ разсказываль о себъ Іоаннь одному брату, находившемуся по причинъ страстныхъ помысловъ въ сильномъ уныніи и при**шедшему къ нему за совътами,** послушай, я разскажу тебъ, что случилось со мною. Отъ самой юности много я пострадаль, мучимый похотью плотскою, и не знаю, чего не дълаль я для своего спасенія. Два и три двя пребываль я безь пищи, часто и по цълой недъль я не ъль ничего, томиль себя жаждою, носиль на себъ тяжелыя вериги. Въ такомъ страданіи провель я три тода, и все не находиль желаннаго покоя. Я пошель въ пещеру, гдв лежить отецъ нашъ Антоній, и пробыль туть день и ночь, моляся предъ его гробомъ. Тогда я услышаль голось: Іоаннь! тебь надобно затвориться здысь, чтобы, по крайней мъръ, невидъніемъ и молчаніемъ ослабить брань, и Господь поможеть тебь, молитвами Своихъ преподобныхъ. Съ того времени я поселился въ сей скорбной и твеной пещерв. Вотъ уже тридцать льть я здвеь, и недавно только нашель покой, а всю жизнь провель боримый страстями. Жестока была жизнь моя въ постоянной борьбъ съ плотскою страстію. Не имъя силь выносить эту борьбу, я думаль бъжать отсюда. Наконець, я возложиль на себя тяжелыя вериги, и выкопавъ себъ яму по плеча, при наступленіи великаго поста, влезъ въ нее, и своими руками засыпаль себя землею, такъ что только руки и голова оставались у меня свободными. Такъ, гнетомый землею, я провелъ весь пость, не имъя возможности двинуть ни однимъ членомъ тъла. Но и туть не вдругь прекратилось вожделение плотское. Ноги мои, засыпанныя землею, были какъ въ огит, такъ, что корчились жилы, кости трещали, жаръ обнималъ утробу и вст члены мои. Но я забываль лютую бользнь, и въ душт

<sup>(1)</sup> Іоаниъ жилъ, въроятно, около половины XII в. Поликариъ нишетъ: къ нему приходитъ ийкто отъ братін нашея.

своей радовался, что чрезъ это утихали нечистыя движенія. Подлинно, я лучше желалъ сгоръть, Бога ради, въ этомъ огив, нежели выйдти изъ ямы. Врагь спасенія причиняль миъ страхи, желая выгнать меня изъ пещеры. Я увидълъ страшнаго змія, который хотъль пожрать меня, дыша пламе. немъ, осыпая меня искрами. И много дней продолжалось это дъйствіе лукаваго. Въ самую ночь Свътлаго Воскресенія этотъ амій такъ напаль на меня, что моя голова, казалось, была въ его пасти. Тогда я воззвалъ изъ глубины сердца: Господи Боже мой и Спасе мой! Почто мя осфавилъ еси? Ущедри меня; ибо Ты Единъ человъколюбецъ. Избавъ меня отъ сквернаго беззаконія моего, да не увязну въ съти непріязненнаго. Избавь меня отъ устъ врага моего, блесни молніею, и прогони его... Лишь только произнесъ я сіи слова, — вдругъ блеснула молнія; змій исчезь, и я не видаль его съ тьхъ поръ. Свътъ Божественный осіяль меня, какъ солнце; и я услышалъ голосъ « Іоаннъ! вотъ тебъ помощь. Отселъ внимай себъ , чтобы не случилось съ тобою худшаго , и не по-страдать тебъ въ будущемъ въкъ ». Я поклонился и сказалъ: «Господи! Зачъмъ же Ты оставлялъ меня такъ долго му-читься? и услышалъ отвътъ : По силъ терпънія твоего Я навель на тебя искушение, да будешь вызжень, какъ злато. Кръпкимъ и сильнымъ слугамъ назначаетъ господинъ тяжелую работу, а немощнымъ и слабымъ малую и легкую. Такъ бываетъ и при борьбъ съ плотскою страстію. Ты молись о себъ здъсь погребенному; онъ можетъ помочь тебъ въ этой борьбъ. Онъ былъ болъе Іосифа ». Я не зналъ имени умершаго; послъ узналъ, что это былъ Моисей Угринъ. Молись и ты ,

брать, сему преподобному Моисею.

Безопаснъе и свободнъе отъ искушеній быль путь тъхъ, которые смиренно подвизались въ послушаніи. Отсъченіе своей воли и полное послушаніе воль игумена для иноковъ есть надежнъйшее средство къ достиженію спасенія. Былъ, — разсказываеть Симонъ, — во святомъ Печерскомъ монастырь одинъ

брать, проводившій святое и богоугодное жиле, именемь Аванасій. Послъ долгой бользни онъ скончался. Два брата обмыли его тъло, одъли его, какъ нужно, но не похоронили; приходили и другіе, но, посмотрѣвъ на него, также ушли. Мертвецъ остался весь день непогребеннымъ. Онъ быль очень бъденъ, и никто не хотълъ позаботиться объ немъ. Ночью нъкто явился игумену и сказаль: человъкъ Божій два дни лежить не погребенный, а ты веселипься. По-утру игумень. со всею братіею, пришель къ умершему, и нашель, что онъ сидить и плачеть. Всв ужаснулись, видя его живымъ, и спрашивали, какъ онъ ожилъ и что видълъ? На ихъ вонросы онъ не отвъчалъ ничего, а только говорилъ: спасайтесь. Они просили его сказать что-нибудь имъ на пользу, съ клятвою объщаясь исполнить его слова. Тогда Аванасій свазаль: « Имъйте во всемъ послушание къ игумену, кайтесь ежечасно, и молитесь Господу нашему Іисусу Христу и Пречистой Его Матери и преподобнымъ Антонію и Өеодосію, чтобы скончать животь свой здысь! Болье не спрашивайте ». Вслыдь за тъмъ, онъ вошелъ въ пещеру, заклалъ у себя двери, и пробыль туть 12 леть. Въ течени всего времени онъ не сказалъ ни съ къмъ ни слова, плакалъ день и ночь, мало вкушалъ хлъба, чрезъ день немного пилъ воды. Когда наступило время его кончины, -- созвавъ всю братію, онъ опять повторяль имъ наставление о важности послушания и покаяния. Вскоръ послъ кончины отъ прикосновенія къ его мощамъ болъвшій ногами брать Вавила получиль изцъленіе (1).

Труды послушанія были различны, но смиренное прохожденіе служенія братіи равно освящало трудъ. Предъ судомъ Божіимъ равно достойными оказались въчнаго блаженства и

<sup>(1)</sup> Разсказывая объ Аванасіи, Симонъ говоритъ, что слышаль о немъ отъ тъхже, иже слышаша отъ того Вавилы изцъленнаго. Слъд. Аванасій жилъ около половины XII в.

князь Николай Святославъ, и иконописецъ Алимпій, и гробокопатель Маркъ, и просвирники Спиридонъ и Никодимъ.

Сынь Лавида Святославича, князя Черниговскаго, князь Святославъ, въ иночествъ Николай (1), быль въ супружествъ, имъль дътей. Въ 1099 г. быль онъ княземъ Луцкимъ, но осажденный Бонякомъ и Давидомъ Игоревичемъ, онъ выъхалъ въ Черниговъ.) Въ 1105 г. оставилъ онъ княжество и все, что было дорого, и удалился въ Печерскую обитель (2). При года провель онъ въ поварнь, работая на братію; своими руками рубилъ дрова для варенія гороха братіи; часто носиль воду съ ръки на своихъ плечахъ. Братья его Изяславъ и Владиміръ не могли удержать его отъ подвиговъ. Какъ истинный послушникъ, онъ съ любовію испросилъ дозволеніе — годъ варить на братію кашицу. Послѣ сего, какъ испытанный и совершенный, приставленъ быль къ вратамъ монастыря, и здёсь пробыль три года, не отходя никуда, кромб церкви. Потомъ велёно было ему служить на трапезё, и такимъ образомъ волею игумена и братіи онъ вынужденъ быль имъть себъ келлію. Онъ устроиль ее, сдълаль при ней огородъ, и насадилъ его своими руками. Во все время монашества никто не видалъ его празднымъ. Постоянно занимался онъ рукодъліемъ, поя Псалтирь, и тъмъ снискиваль себъ одежду. Хотя и принималь онъ приношенія, но не употребляль для своего удовольствія, а все отдаваль на нужды страннымъ и на церковное устроеніе. Много его книгъ было / въ монастыръ во время блаженнаго Симона (3). Самъ онъ

<sup>(1)</sup> Кромъ Святослава и Няколая, усволется сему князю и еще имп — Павкратія. Ист. Госуд. Росс. Т 2. пр. 211.

<sup>(2)</sup> Полв. Собр. русск. Лът. Т. 1. стр. 120.

<sup>(3)</sup> Извъстно, что сей благочестивый князь-кнокъ побуждаль и другихъ иноковъ къ квижнымъ трудамъ. Такъ инокъ Феодосій, по его просьбъ, перевелъ ва русскій языкъ посланіе папы св. Льва противъ Евтихія. Сей переводъ изданъ въ Чтеніяхъ Истор. Общест. въ Москвъ 1848 г. Л. 7. въ статьъ: Славянорусскія сочиненія въ пергаминномъ сборникъ Царскаго.

питался монастырскою пищею. Много надобно было твердости. чтобы перенесть упреки за ръшимость князя на такую жизнь. Тогда еще никто изъ князей не обрекалъ себя добровольно на труды и смиреніе иночества. Братья Святослава много старались возвратить его міру, особенно чрезъ врача, поселившагося для Святослава въ Кіевъ. Врачъ говорилъ, какъ вредна для здоровья князя такая суровая жизнь. Да и благочестивые братья твои, Изяславъ и Владиміръ, — говорилъ врачь Петръ, терпять унижение отъ твоей бъдности. Кто изъ князей поступаль такъ? Блаженный ли отецъ твой Давидъ или дъдъ Святославъ? Кто изъ бояръ пожелалъ сего, кромъ Варлаама, бывшаго здъсь игуменомъ? — Но блаженный отвъчалъ ему: « Братъ Петръ! много думалъ я, и положилъ не щадить плоти моей, чтобы не возстановить брани на себя; пусть стъсняемая многимъ трудомъ смирится. И хотя никто изъ князей не дълалъ этого прежде меня, — пусть я буду вождемъ, и кто захочеть, тоть пойдеть по моимъ следамъ. Благодарю Бога, что Онъ освободиль меня отъ работы мірской, и сотворилъ меня слугою рабамъ Своимъ, блаженнымъ симъ черноризцамъ. Братья же мои пусть внимають себъ; умереть для Христа — прибытокъ мнъ ». Опыть показаль, что подвижническая жизнь лучше искусства врачеванія. Святославъ бывалъ нездоровъ; но каждый разъ выздоравливалъ прежде, нежели приходилъ врачъ. Разъ, захворалъ врачъ, и очень тяжко. Князь инокъ послалъ ему сказать: « если не будешь пить зелья, --- будешь здоровъ; а если не послушаешься, — много будешь страдать ». Врачъ не послушался, и едва спасся отъ смерти. Въ другой разъ, когда тотъ-же врачъ быль тяжко болень, Преподобный Николай послаль сказать ему: если не будешь лечиться, — въ третій день будешь здоровъ! Врачъ послушался, и выздоровълъ. Послъ такихъ уроковъ Петръ сталъ перемъняться въ мысляхъ, потомъ ръшился быть инокомъ, и какъ предсказалъ Преподобный, скоро скончался, а Николай жилъ еще 30 лътъ. Въ 1142 г. онъ по

просьбѣ Великаго Князя примирилъ князей Черниговскихъ съ братьями В. К. Всеволода (1). Это было послѣднее его служеніе для Церкви и родины. Въ день кончины его (14 октября) собрался весь Кіевъ на погребеніе. Братъ его Изяславъ выпросилъ себѣ на благословеніе крестъ умершаго, а потомъ сталъ носить на себѣ и власяницу его, на изцѣленіе отъ болѣзней и на избавленіе отъ опасностей въ брани (2).

Алимпій отданъ быль въ наученіе иконописцамъ греческимъ, пришедшимъ расписывать Печерскую церковь. Когда окончено было стънное писаніе въ Печерской Церкви, — Алимпій постриженъ быль при игуменъ Никонъ. Будучи весьма искусенъ въ иконописаніи, Алимпій писаль иконы для игумена и для братіи. Если слышаль, что гдъ-либо въ церквахъ есть обветшавшія иконы , — онъ браль ихъ къ себт и поправляль, не требуя платы. Никогда не видали его безъ дъла. Только Божественная служба, которой онъ не опускалъ ни для какого дъла, отвлекала его днемъ отъ иконописанія, а большую часть ночи проводилъ онъ въ молитвъ и пъніи. Если случалось ему получить плату за свой трудь, то часть употребляль на матеріалы для иконописнаго дела, другую — въ милостыню нищимъ, а третью — на свои нужды. За свои великія добродътели и чистую жизнь, по одобрению игумена, онъ рукоположенъ былъ во священника. Присутствіе въ немъ Божественной благодати обнаруживалось даромъ чудотвореній. Какъ лекарствомъ, онъ помазывалъ своими «вапами» струпы больнаго, и онъ изпълъвалъ. Одинъ христолюбивый мірянинъ хотыль сдылать для церкви Деисусь и двы мыстныхы иконы. Овъ поручилъ двумъ инокамъ печерскимъ договориться о семъ дълъ съ Алимпіемъ. Иноки нъсколько разъ брали деньги съ

<sup>(1)</sup> Полн. Собр русск. Лвт. Т. 2. стр. 18. 19.

<sup>(2)</sup> Въ пославін Симона къ Поликарпу.

него, но удерживали ихъ у себя, не говоря Алимпію, и. наконецъ, объявили, что Алимпій не хочеть писать иконъ. Заказывавшій пошель жаловаться игумену. Алимпій говориль, что онъ и не слыхалъ о семъ норучении. Послали за дсками, на которыхъ должны быть написаны иконы. Онъ явились написанными чуднымъ образомъ. Благодать Божественная вскоръ прославила сін иконы. Случился пожаръ, сгоръла и церковь, гдь были сін иконы. Посль пожара нашлись чудныя иконы совершенно невредимыми. Князь Владиміръ Мономахъ былъ свидътелемъ сего чуда. Онъ одну икону, изображающую Пресвятую Богородицу, взяль и перенесь въ Ростовъ, гдъ она прославилась чудесами. Другой христолюбецъ поручилъ Алимпію паписать икону къ празднику Успенія. Алимпій быль такъ боленъ, что не могъ взяться за кисть. Когда поручившій написаніе иконы скорбълъ, что не можетъ къ празднику Успенія видъть икону въ храмъ, - Препод. Алимпій сказаль ему: Не гитвайся, брать. Развъ я отъ лъности не сдълаль сего? Достаточно единаго слова Божія, чтобы икона Пресвятой Дъвы была написана. Воть я отхожу оть сего свёта, какъ открыль мить Господь, и по моемъ отшествій утышить тебя Господь.— Въ праздникъ Успенія икона была уже на своемъ мъсть, чудесно написанная. Боголюбецъ пришелъ къ игумену, и разсказаль ему о случившемся; вмъсть они пошли къ Препод. Алимпію, котораго застали уже при концѣ его жизни. Ангелъ, сказалъ онъ, написавшій икону предстоить теперь предо мною, и хочеть взять меня. Съ этими словами предаль онъ духъ свой Богу (1).

Спиридонъ и Никодимъ занимались печеніемъ просфоръ. Тридцать лътъ, единодушно и въ добромъ подвигъ, провели они при пекарнъ. Спиридонъ былъ неграмотный селянинъ. Пришедши въ монастырь, онъ выучилъ наизусть всю Псал-

<sup>(1)</sup> Въ посланін Поликарна.

тирь. Рубилъ ли дрова, мѣсилъ ли тѣсто, всегда онъ пѣлъ псалмы, и каждый день прочитывалъ всю Псалтирь. Разъ отъ огня изъ печи загорѣлась кровля его хижины; онъ закрылъ печь мантіею, а въ свитѣ, завязавъ рукава, принесъ воды. Ни мантія не сгорѣла, ни изъ свиты не вылилась вода.

Преподобный Маркъ пещерникъ жилъ обыкновенно въ пещерѣ, и постоянно копалъ землю, приготовляя мѣста для погребенія братіи. За свой трудъ не бралъ ничего, а если кто давалъ что-либо, то онъ отдавалъ нищимъ. Однажды, уставъ отъ трудовъ, онъ не успѣлъ раскопать по шире мѣста въ пещерахъ. Случилось же тогда умереть одному изъ братій. Мѣсто было такъ тѣсно, что не льзя было воздать обычнаго долга усопшему. Братія начала роптать на Марка. Тогда Маркъ сказалъ умершему: братъ, тѣсно: самъ потрудись, взлей на себя масло. Мертвый простеръ руку, взялъ масло, и возлилъ его себѣ на лице и перси крестообразно, потомъ отделъ сосудъ, и опрятавшись почилъ.

Нъкоторые изъ братіи посвящали себя на служеніе нуждамъ ближнихъ: — таковъ былъ Прохоръ. Во время княженія Святополка Изяславича, къ игумену Іоанну пришелъ изъ Смоленска мірянинъ, прося постриженія. Онъ быль постриженъ и названъ Прохоромъ. Онъ такъ возлюбилъ воздержаніе, что лишалъ себя хлъба, а вмъсто его растиралъ лебеду, изъ нея дълалъ себъ хатбъ, и тъмъ питался. Никогда онъ не вкушаль хліба кромі просфоры, ни овощей, ни вина, и всегда весело работалъ. Насталъ голодъ. Преподобный Прохоръ началъ болъе собирать лебеды, растирать ее и дълать изъ нея хльбы. Всьмъ бъднымъ и умирающимъ отъ голода, онъ раздаваль свой хльбь, который казался всьмь сладокь, какъ будто съ медомъ былъ испеченъ. Когда, по причинъ военнаго времени, оказался въ Кіевъ недостатокъ соли, — Прохоръ собраль золу изъ всъхъ келлій, и раздаваль ее всъмъ нуждающимся, которые находили въ ней вкусъ соли. Между тъмъ, киязь Святополкъ, желая воспользоваться общимъ недостатномъ къ своему обогащенію, послаль отнять соль у Прохора. Привезли отнятую соль; оказалось, что это пепель; три дни подержали, и выбросили. Прохоръ вельль просившимъ у него соли подбирать выброшенный княземъ пепель, и онь быль солью для нихь. Узнавь о томь, какь Прохоръ дълалъ хлъбъ изъ лебеды, и соль изъ пепла, Князь съ чувствомъ раскаянія пришель въ монастырь къ игумену Іоанну, котораго сослаль было въ заточеніе въ Туровъ, и только по настоянію Мономаха возвратиль. А въ блаженному Прохору возъимълъ такое уважение, что взялъ съ него слово, — если умреть онъ прежде, то чтобы Прохоръ своими руками положилъ его во гробъ, а если блаженный умретъ прежде, то объщался на своихъ рукахъ внести его въ пещеру. Настало время кончины Прохора. Князь собирался тогда на войну съ половцами. Блаженный послаль ему сказать, что если хочеть онь, пусть прійдеть исполнить свое объщаніе. Преподавъ наставленіе князю, Прохоръ предрекъ ему побъду, благословилъ его, и вскоръ скончался. Князь своими руками перенесъ его въ пещеру и положилъ въ гробъ. Потомъ Князь отправился на войну, и возвратился съ побъдою, и въ-послъдствіи предъ всякимъ путемъ, приходилъ за благословеніемъ въ обитель (1).

Нѣкоторыхъ благодать Божественная путемъ страданій тѣлесныхъ и болѣзней призывала къ царствію небесному. Таковъ былъ Пименъ многострадальный. Онъ родился больнымъ
и выросъ въ болѣзняхъ: страданія очистили его душу отъ
грѣховъ. Много разъ просилъ онъ родителей, чтобы дозволили
ему постричься. Но имъ не хотѣлось отдать въ монастырь
единственнаго наслѣдника. Наконецъ, когда болѣзнь такъ усилилась, что не было надежды на выздоровленіе, родители от-

<sup>(1)</sup> Великій киязь Святополкъ скопчался въ 1112 г. Сказапіе о Прохоръ въ пославів Поликарпа.

несли его въ Печерскій монастырь, дабы молитвы святыхъ Отцевъ Печерскихъ подали ему здравіе. Но усердныя молитвы подвижниковъ не могли дать изпъленія. Молитва ІІимена, говорить блаженный Поликарпъ, была сильнъе молитвы всъхъ Отцевъ; онъ просилъ не здравія, а приложенія бользни, чтобы ему не удалиться отъ обители. Онъ молился Богу только о томъ: чтобы сподобилъ его быть постриженнымъ. И вотъ, въ одну ночь, пришли какіе-то иноки, совершили надъ нимъ обрядъ постриженія, облекли въ иноческую одежду. Нивто не слыхаль, какъ пришли они, никто не зналь, какъ въ зацертой церкви, въ ракъ Оеодосіевой, очутились волосы Пимена, отъятые при пострижении. Только звуки пѣнія дошли до накоторыха, но обряда была кончена, когда пришли свидътельствовать. Нашли Пимена уже постриженнымъ, и свъча была въ рукахъ его. Много лъть пробыль Пименъ въ тяжкой бользни, такъ что и прислуживавшие ему гнушались имъ, и часто оставляли его въ алчбъ и жаждъ, по два и по три дни, но Пименъ съ радостію все переносиль. — Въ ту-же пещеру къ Пимену принесенъ былъ другій больный, чтобы ходить за ними вмъстъ, но и нослъ того часто оставляли его безъ присмотра. Братъ, — сказалъ Пименъ лежащему съ нимъ, — служащіе намъ, гнушаются нами. Если Богъ тебя изцълитъ, — можешь ли ты исправлять сію службу? Больный объщался остаться до смерти своей въ услужени больнымъ. И по слову Пимена всталъ здравымъ, и служилъ болящему. Разъ, онъ облънился въ своемъ служеніи, и вновь его постигла бользнь, отъ которой изцылился по слову Пимена. Маловърный, — сказалъ ему тогда Пименъ, — развъ ты не знаешь, что равную награду получають болящій и служащій ему? Теривніе убогихъ не погибаеть во все. Здісь — скорбь и туга и недугъ легкій; а тамъ-радость и веселіе. Поэтомуто я все и терплю. А Богъ, Который изцълиль тебя отъ бользни, можеть сделать здравымь и меня. Но я не желаю. Ибо претерпъвый до конца тотъ спасется. Пусть весь я сгню

въ этой жизни, дабы тамъ плоть моя оставалась безъ истлънія; пусть здѣсь будеть смрадный запахъ, но чтобы тамъ наслаждаться неизреченнымъ благоуханіемъ. Что — эта смрадная и тѣсная храмина, какъ не судъ прежде суда, мученіе прежде безконечной муки? — Двадцать лѣтъ проведъ Пименъ въ страданіи. Передъ смертію своею онъ сдѣлался здоровъ, простился со всею братією, поклонился гробу св. Антонія, указалъ себѣ мѣсто для погребенія, и скончался въ мирѣ (1).

Въ удаленіи отъ міра и его соблазновъ, ведущіе жизнь одинокую, — если не имъють еще кръпкой любви къ Богу и не совсъмъ тверды въ надеждъ на Него, — иногда подвергаются страсти сребролюбія. Сердце, не наполненное любовію Божественною, ищетъ вблизи себя предмета привязанности; раждается тайное безпокойство о своей будущности: и неопытный подвижникъ незамътно заражается страстію любостяжанія, не столь грубою, по-видимому, какъ страсти плотскія, но тъмъ не менъе опасною, по своимъ послъдствіямъ. Благо — подвижнику, если Промыслъ своими многообразными вразумленіями открываеть, какъ гибельна эта страсть.

Былъ, — пишетъ Поликарпъ, — инокъ Феодоръ (2). Раздавъ все свое имъне нищимъ, онъ вступилъ въ монастырь, и съ благословенія игумена поселился въ варяжской пещеръ, прилегавшей къ нещерамъ Феодосіевымъ. Много лѣтъ пробылъ онъ тутъ въ строгомъ воздержаніи. Но по внушенію врага спасенія, родилась въ немъ скорбъ е розданиомъ имъніи. Ему представлялась мысль, что онъ долго проживетъ, изнеможетъ тъломъ, и довольствоваться монастырскою пищею ему нельзя

<sup>(1)</sup> Сказаніе о Пимень у Поликарна. Время его жизни относится къ первой половивѣ XII в. По льтописцу о столпахъ огненныхъ уножинается подъ 1110 г.

<sup>(2)</sup> Өеодоръ подвизался въ пещерт варяжской до разоронія Печерской обители половцами (1096 г.), и немного прожилъ въ монестырт послт разоренія. Слёдов, кончину его падобно относить къ последвиять годамъ XI в.

будеть. Занятый этою мыслію, оставивь надежду на Бога, онъ предавался своей скорби болье и болье, и близокъ быль къ отчаянію. Не таилъ онъ своей скорби отъ другихъ, но выражаль ее передъ всеми. Одинъ изъ иноковъ, Василій, приняль въ немъ участіе. Молю тебя, брать Өеодоръ, говорилъ онъ, -- не погуби своей мады. Если ты хочешь имънія, — возьми все, что у меня есть, только дай слово передъ Богомъ, что все тобою роздавное будеть моею милостынею. А ты, имъя богатство, будешь безъ печали, если потерпить тебя Господь. Страхъ Божій пробудился въ душь Өеодора. Слезами раскаянія спѣшиль онь омыть свое согрѣшеніе, и привязался сердечною любовію къ брату, который вразумиль его. Но страсть сребролюбія не совсимъ погасла въ его сердцъ. Однажды, братъ Василій, по дъламъ службы монастырской, ушелъ изъ монастыря. Діаволъ, явившись въ образъ ушедшаго брата, внушилъ Өеодору мысль просить у Бога стяжанія, и въ видініи указаль ему сокрытое въ пещерь золото и дорогіе сосуды. Нашедши сокровище, Өеодоръ хотълъ идти изъ монастыря и, купивъ село, жить въ міръ. Но Василій послъ трехъ мъсяцевъ отсутствія пришель, и обнаружилъ обольщение бъсовское. Өеодоръ сталъ внимательнъе къ себъ , и чтобы въ праздности не увлекаться вредными помыслами, поставиль у себя въ пещеръ жернова, браль изъ закромовъ зерновой хлъбъ и ночью перемалывалъ его. Много лътъ провелъ онъ въ такой работъ, и все молилъ Бога избавить его отъ помысла сребролюбія, и, наконець, до того очистился отъ сего помысла, что золото и серебро вмънялу въ пичто. Долгими подвигами онъ пріобръль такую власть надъ духами нечистыми, что они повиновались ему. Тъсная дружба соединяла Оеодора съ Василіемъ. Они положили завътъ между собою — не скрывать другь отъ друга ни одной мысли, но обсуживать и разсматривать ихъ вмъсть. Состаръвшійся Өеодоръ перешелъ въ старый монастырь, гдъ выстроиль себь келлію, вскорь посль созженія его половцами.

а Василій поселился на его мьсто въ нещерь. Между тьмъ, до Мстислава, сына Святополкова, дошелъ слухъ, что Өеодоръ нашелъ много сокровища въ пещеръ. Призвавъ Оеодора, князь спросиль его, точно ли онъ нашелъ сокровище, и къмъ оно положено? Да, нашелъ, отвъчалъ Өеодоръ. Еще въ житін Антонія разсказывается, что вдёсь было варяжское хранилище, и потому сія пещера названа варяжскою. Я тамъ видълъ много золота, серебра и сосудовъ латинскихъ. Но Богъ отнялъ у меня память: теперь я не знаю, гдъ опи скрыты. Мстиславъ, не удовлетворенный такимъ отвътомъ, вельлъ мучить Өеодора, и пустилъ стрълу въ друга его Василія. Оба друга въ следующую за темъ ночь скончались. Но и Мстислава вскоръ постигь судъ Божій, какъ предсказываль ему Василій. Вынувь изъ себя пущенную въ него стрълу, сей инокъ бросилъ ее къ ногамъ Мстислава, и сказалъ, что онъ самъ погибнеть отъ стрелы. Въ 1099 г. сей жнязь, осажденный во Владиміръ, на стъпъ городской быль емертельно раненъ стрълою.

Другій инокъ Арефа имѣлъ много богатства въ своей келлін, и никогда ничего не подавалъ нищимъ. Въ одну ночь, воры украли вст его деньги. Въ отчанніи онъ хотѣлъ лишить себя жизни. Духовные старцы уговаривали его возложить печаль на Господа. Но онъ отвѣчалъ грубостями на всѣ убѣжденія. Отъ крайней скорби о потерѣ имущества, онъ сдѣлался болемъ. Но находясь и при послѣднемъ издыханіи, не переставалъ ройтать. Тогда милосердый Господь въ чудномъ видѣніи открылъ ему, что еслибы онъ съ благодарностію къ Богу перенесъ потерю имущества, то она вмѣнилась бы ему въ милостыню; иначе, онъ — добыча діавола. Вразумленный симъ видѣніемъ, Арефа пересталъ скорбѣть о своемъ имуществъ, повторяя слова Іова: Господь даде, Господь отъя: якоже Господеви изволися, тако и бысть (1).

<sup>(1)</sup> Объ Арефъ повъствуетъ Симонъ, какъ современникъ его во время пребыванія въ кіевскихъ нещерахъ.

Около половины XII стольтія, обитель Печерская укращалась сопмомъ великихъ подвижниковъ. Даръ чудотвореній. свидътельствующий о святой, богоугодной жизни обладающихъ имъ, въ такомъ изобиліи быль распространенъ между подвижниками, что въ одно время было между ними до тридцати иноковъ, которые своею молитвою могли изцелить бесноватаго. Одинъ изъ братіи, — такъ разсказываеть Поликарпъ, именемъ Лаврентій, захотълъ идти въ затворъ. Святые черноризцы, видъвшіе примъры сильныхъ искушеній въ жизни затворниковъ Исаакія и Никиты, не позволили ему. Но Лаврентій ушель въ Изяславовъ монастырь св. Димитрія, и тамъ затворился. Ради крыпкаго его житія Господь дароваль ему благодать изцъленія. Однажды, привели къ нему бъснующагося прося объ изцъления. Долго пробыль бъсноватый при Лаврентій, но не получиль желаемаго. Лаврентій вельль его вести въ Печерскій монастырь. Едва вступиль бъсноватый въ обитель, какъ бъсъ его оставилъ. Когда спросили болъвшаго: кто изцълилъ тебя? — онъ, смотря на икону Богоматери, сказалъ: съ сею иконою тридцать иноковъ (которыхъ назвалъ онъ по именамъ ) срътили меня, и я изцълълъ. Всего въ мопастыръ тогда было братій 180 человъкъ.

Высокая жизнь подвижниковъ печерскихъ и сама по себъ возбуждала всеобщее благоговъніе. — Притомъ мы не должны забывать, что Печерская обитель была первымъ пріютомъ образованности русской. Нашедши первый пріють среди духовныхъ, и преимущественно въ обителяхъ иноческихъ, древняя русская образованность получила характеръ совершенно духовный. Книги Св. Писанія, отеческія сочиненія, — вотъ что составляло предметь чтенія и изученія для нашихъ предковъ. Почти до XVIII в. сохранялось это направленіе образованности русской, дававшей религіозный характеръ всему народу. Въ этомъ-то состоить одна изъ высокихъ заслугъ обителей иноческихъ. Посему любовь и уваженіе къ иночеству были общею принадлежностію того времени. Воспитывае

 $\mathcal{M}$ 

мые подъ вліяніємъ Церкви, образуя умъ и сердце чтеніємъ Священнаго Писанія, поученій Отцевъ Церкви и житій святыхъ — единственными учебными книгами того времени, — предки наши съ юности начинали чувствовать достоинства жизни иноческой.

Особеннымъ усердіемъ къ иноческой жизни отличались князья. Мы видъли, какъ глубоко чтили Өеодосія Кіевскій князь Пзяславъ и Святославъ ТО Всеволодъ Ярославичъ лътописецъ говоритъ (1), что онъ весьма любилъ иноковъ. Особенно свътлымъ взглядомъ на иночество отличался Владиміръ Мономахъ. Монашество не спасеть васъ жийсаль онъ дътямъ своимъ въ завъщаніи; но вмъсть приказываль имъ: принимайте епископовъ, священииковъ, игуменовъ съ любовію; берите отъ нихъ благословение, не устраняйтесь отъ нихъ, и, по силь, любите и снабдъвайте ихъ, дабы они молились за васъ Богу (2). Самъ онъ, — замъчаетъ лътописецъ, — особенно дюбилъ иноческій чинъ, поилъ, кормилъ приходящихъ къ нему инокогъ и инокинь, какъ мать своихъ дътей. Это усердіе къ инокамъ происходило отъ чисто-благочестиваго и любвеобильнаго духа. Онъ зналъ, что иноки, принимая на себя высокіе объты, остаются тъми-же людьми, и могуть подвергаться слабостямъ. Поэтому Мономахъ, еели и видълъ между иноками слабо живущихъ, не осуждалъ, но все покрывалъ любовію (3).

Свою любовь къ иночеству князья выражали построеніемъ, обителей и щедрыми вкладами въ нихъ. Въ 1108 г. В. князь Святополкъ Изяславичъ соорудилъ въ Кіево-Михайловскомъ монастыръ вмъсто древней Михайловской Церкви каменную, съ 15 позлащенными верхами, украсилъ ее, по выраженію

<sup>(1)</sup> Русск. Лът. Т. І. стр. 92 подъ 1093 г.

<sup>(2)</sup> Тамъ же стр. 102.

<sup>(3)</sup> Тамъ-же стр. 112 подъ 1007 г.

лътописца, дивно ; стъны ея покрыты были мусіею. Греческая й княжна Варвара, бывшая супругою Святополка, привезла изъ Греціи мощи св. великомученицы Варвары, которыя и положены были въ новоустроенной Церкви (1). Святославомъ Ярославичемъ на горъ Вздыхальницъ построенъ былъ Симеоновскій монастырь (2). Въ 1128 г. Мономаховымъ сыномъ Мстиславомъ Великимъ основана была Церковь св. Оеодора. Его сыновья учредили при ней мужескій монастырь, и назвали его въ память своего отца, тамъ погребеннаго 1132 г., Отчимъ монастыремъ. Здёсь постригся князь Игорь, мученическою смертію скончавшійся въ 1147 г. (3). Великимъ княземъ Андреемъ Юрьевичемъ, въ 10 верстахъ отъ Печерскаго монастыря и въ 21/2 отъ Днепра, устроена Китаевская пустынь. Невдалект отъ нея былъ загородный домъ Великаго князя. Лощина, окруженная со всёхъ сторонъ горами, покрытыми дремучимъ льсомъ, ручей опоясывающий это мьсто, все казалось устроеннымъ самою природою для безмолвія и богомыслія отшельнического (4).

Князю Мстиславу Владиміровичу приписывають обновленіе и украшеніе Межигорскаго монастыря, въ 18 верстахъ отъ Кіева, вверхъ по теченію Днѣпра. Основаніе этого монастыря приписывають еще инокамъ грекамъ, прибывшимъ съ первымъ митрополитомъ Михаиломъ (5).

Въ двухъ верстахъ отъ Печерской Лавры, внизъ по теченю Днъпра, въ прибрежной глубокой долинъ, живописно окруженной горами, лежитъ Выдубицкій монастырь. Первоничальное основаніе его приписывають еще первому Кіевскому

<sup>(1)</sup> Тамъ-же полъ 1108 г. и Обозрѣніе древи. Кіева — Фундуклея стр. 52.

<sup>(2)</sup> Ипат. Лът. стр. 34.

<sup>(3)</sup> Тамъ-же стр. 12.

<sup>(4)</sup> Обозр. Кіева къ отнош. къ древи. Фундуклея, стр. 11, 12.

<sup>(3)</sup> Тамъ-же стр. 69 и 82.

митрополиту, св. Михаилу. Въ 1069 г. Князь Всеволодъ Ярославичъ заложилъ здъсь камениую церковь. Въ 1199 г., усердіемъ Кіевскаго князя Рюрика Ростиславича, вокругъ сего монастыря построена была камениая стъна. Стъна эта составляла предметъ удивленія для современниковъ (1); строителемъ ея былъ Петръ Милонъгъ, можетъ быть, тотъ-же самый, который въ Новгородъ соорудилъ церковь св. Вознесенія (2),

Всеволодъ въ 1086 г. заложилъ церковь св. Андрея, и устроилъ при ней монастырь, въ которомъ постриглась дочь его дъвица Анна, и, собравъ много черноризицъ, жила съ ними по монастырскому уставу (3). Она предпринимала путешествие въ Константинополь. Сестра Анны, Евпраксія, и дочь Владиміра Марина также въ иночествъ кончили свою жизнь (4).

Князья заключали мирные договоры въ монастыряхъ (5). Игумены были миротворцами князей, и князья не отвергали ихъ наставленій (6). Но изъ всъхъ обителей Печерская, славою своихъ основателей и подвигами своихъ инсковъ, привлекала къ себъ болъе благоговънія и усердія князей и парода. Сынъ Изяслава Святополкъ не прежде отлучался отъ Кісва, какъ помолившись въ семъ монастыръ, у гроба преподобнаго Феодосія, и взявъ благословеніе у игумена, а по возвращеніи первымъ долгомъ почиталъ принесть благодареніе Богу въ Печерской обители (7). Ростиславъ Мстиславичъ каждую субботу и воскресенье Всликаго поста приглашалъ къ

<sup>(1)</sup> Ипат. Літоп. стр. 159.

<sup>(2)</sup> Новгород. Лътоп. 1. стр. 19.

<sup>(3)</sup> Полное собр. Лат. Т. І. стр. 88.

<sup>(4)</sup> Тамъ-же подъ 1110 г. Стр. 121 и 1146 г. стр. 137.

<sup>(5)</sup> Abron. Hecr. 1093 r.

<sup>(6)</sup> Нестор. Лът. 1096 г. 1097 г. 1101 г. Лавр. Лът. 1127 г.

<sup>(7)</sup> Авт. Нест. поль 1107 г.

своему столу 12 старцевъ печерскихъ съ ихъ настоятелемъ, а въ Лазареву субботу призывалъ къ себъ всъхъ печерскихъ иноковъ. Въ обыкновеннос время каждую среду и пятокъ кормилъ братію. Онъ желалъ и самъ быть постриженнымъ въ Печерской обители, и просиль игумена Поликарпа приго- жело товить для него келлію (1). Иногда, усердныхъ къ Печерскому монастырю и пр. Өеодосію Промыслъ самъ приводилъ окончить дни свои въ сей обители. Нифонтъ, Епископъ Новгородскій, постриженикъ печерскій, пришель въ Кіевъ, чтобы дожидаться прибытія митрополита Константина. Здёсь онъ забольть, и за три дня до своей бользни онъ видьть замычательный сонъ. Во время отдохновенія, послі утрени, казалось, говорить онь, что я въ Печерской церкви стою на мъсть Святоши, и много молился со слезами Пресвятой Богородиць, чтобы мнь видьть отца Өеодосія. Много братій сбиралось въ церковь, и одинъ изъ нихъ подошелъ ко мнъ, и сказаль: хочешь ли видьть отца Оеодосія? Я отвычаль: если можно, -- покажи мнъ. Взявъ меня за руку, онъ ввелъ въ алтарь и показалъ Өеодосія; я подошель и покловился ему. Онъ благословилъ меня, обнялъ своими руками, началъ цъловать, и сказалъ: Хорошо, что ты пришелъ сюда, сынъ мой и брать Нифонть. Отсель ты будешь съ нами неразлучно. Онъ держалъ свитокъ въ своей рукъ, и по моей просъбъ далъ мив его посмотреть. Я развернуль и прочель; въ немъ было въ началь написано: се азт и дъти моя, яже ми есть даль Богь. Тогда я проснулся (2).

Многіе князья, вельможи и знатнъйшіе граждане вмъняли себт въ особенное счастіе быть погребенными въ церкви или въ оградъ Печерской. Симонъ называлъ блаженными тъхъ, которые сподобились быть погребенными въ Печерской оби-

<sup>(1)</sup> Инатьев. Лът. подт 1134 и 1169 г.

<sup>(2)</sup> Тамъ-же подъ 1156 г.

тели, и поминаются въ святой церкви Печерской; онъ называеть Печерскую обитель моремъ, которое извергаеть изъ себя гнилое. Посему въ сказаніи объ Онисифоръ прозорливомъ раскрываеть мысль, что погребенный въ Печерской обители. ради ходатайства Антовія, Осодосія и прочихъ святыхъ, удостоивается помилованія отъ Бога. О себт онъ говорить: « Я бы радь быль оставить епископство и служить игумену. Кто не знаетъ красоты церкви соборной Владимірской и другой — Суздальской, которую я выстроиль? Сколько мъсть, городовъ и селъ принадлежитъ имъ! По всей земли той сбирають десятину, и всемъ владееть наша худость. Но, передъ Богомъ скажу тебъ, всю эту славу и власть вмънилъ бы въ прахъ, если-бы мив привелъ Богъ хоть коломъ торчать за вратами, или соромъ валяться въ монастыръ Печерскомъ, и быть попираему людьми. Ибо лучше день одинъ въ дому Божіей Матери, нежели тысячи льть временной чести. Желаль бы лучше въ немъ пребывать, нежели жить въ селенихъ грѣшничихъ (1).

Витесть съ почтеніемъ къ монастырю возрастало количество приношеній и пожертвованій въ его пользу.

Ефремъ, Епископъ Суздальскій, постриженикъ Печерскаго монастыря, далъ монастырю Печерскому дворъ въ Суздалѣ съ Церковію св. Димитрія и съ селами (2).

(Ярополкъ Пзяславичъ отдалъ Кіевопечерскому монастырю свое имъніе, волость Небльскую, Деревьскую и Лучьскую, и около Кіева. Зять его, Глъбъ Всеславичъ, далъ 600 гривенъ серебра и 50 гривенъ золота, а по смерти князя супруга его Анастасія Ярополкова дала еще 100 гривенъ серебра и 50 гривенъ золота, и сверхъ того предъ своею смертію отказала 5 селъ (3).

<sup>(1)</sup> Памяти. Рос. слов. XII в. стр. 237.

<sup>(2)</sup> Лът. Нест. 1096 г. стр. 108.

<sup>(3)</sup> Ниат. Лът. подъ 1158 г.

При увеличеніи внъшнихъ средствъ къ содержанію, Печерская обитель украшалась и въ своихъ зданіяхъ. Слъды разоренія половецкаго, въ 1096 г., скоро были уничтожены. Деревянное зданіе въ старомъ и новомъ монастыръ тогда-же было вновь воздвигнуто.

Въ 1108 г. окончена была строеніемъ трапезница въ Печерскомъ монастыръ, при Игуменъ Осоктистъ, выстроенная на иждивеніе Глъба Всеславича (1).

Усердіемъ Князя Николая Святоши устроено новое больничное зданіе въ Печерскомъ монастыръ.

Замѣчательнымъ было для Печерской обители правленіе игумена Василія. Прежде онъ былъ священникомъ въ Кіевѣ на Щековицѣ. По смерти Поликарпа (ок. 1182 г.), братія Печерскаго монастыря не знали, кого избрать въ игумены. По, совершивъ моленіе Пресвятой Богородицѣ, единогласно ировозгласили игуменомъ Василія. Онъ былъ изумленъ этимъ избраніемъ. Правда, что иночество давно у меня было на сердцѣ, отвѣчалъ онъ на предложеніе иноковъ печерскихъ. Но какъ вздумали вы поставить меня въ нгумена? Иноки, однакоже, успѣли склонить его на свою сторону, привели его въ монастырь, и тамъ онъ постриженъ былъ Митрополитомъ Никифоромъ, въ присутствіи Лаврентія, Епископа Туровскаго, и Николая, Епископа Полотскаго.

При Василіи монастырь Печерскій обнесенъ быль высокою каменною стѣною, имѣющею въ толщину сажень (2). Въ ней сдѣлано было двое воротъ. Одними входили Князья и духовенство; другими — простой народъ, и выносили умершихъ (3). Безъ сомнѣнія, частыя междоусобія и вторженія половцевъ заставили Василія оградить монастырь крѣпкою

<sup>(1)</sup> Лет. Нест. подъ 1108 г.

<sup>(2)</sup> Посланіе къ нгумену Василію. Прибавл. ка Твор. Св. Отцевъ 1851 года Ч. Х. стр. 341—345.

<sup>(3;</sup> Кіевскій Сипонсисъ. Кіев. 1823 г. стр. 63.

стіною. Незадолго предъ тімъ, въ 1169 г. Берендін зажгли Печерскій монастырь при взятіи Кіева Мстиславомъ.

Возвысившаяся славою своихъ подвижниковъ и внашнимъ благосостояніемъ обитель Печерская занимала первую степень въ ряду обителей Русскихъ. Если и нельзя признать достовърною грамату Андрея Боголюбскаго, которою онъ утверждаеть независимость Печерскаго монастыря оть Кіевскаго Митрополита, назвавши его Лаврою и Ставропигіею Княжескою и Патріаршескою (1), по крайней мірт несомнінно, посль половины двънадцатаго въка настоятели Печерской обители называются Архимандритами. Первый Настоятель съ симъ наименованіемъ встръчается Поликарпъ, именуемый Архимандритомъ въ 1174 г. Впрочемъ они не отлагали и наименованія Игуменовъ (2). Наименованіемъ Игуменовъ выражалось ихъ начальственное отношение къ своему монастырю, а наименованіемъ Архимандрита отношеніе его къ прочимъ настоятелямъ, передъ которыми онъ первенствовалъ достоинствомъ, а иногда и завъдывалъ ими (3).

Замъчательно впрочемъ, что въ управление Поликарпа Печерскою обителю, обнаружилось уже ослабление важности устава Студійскаго и употребление въ Церкви Русской другихъ уставовъ. Въ это время возникъ споръ о постъ въ среду и пятокъ. Руководствуясь уставомъ Студійскимъ, Поликарпъ утверждалъ, что можно ъсть сыръ, мясо, яйца, во всъ Господские праздники и дни нарочитыхъ святыхъ, если случатся они въ сіи дни. Не таково было мнъніе Митрополита. На соборъ, для разсмотрънія сего вопроса созванномъ, не было также согласія. Наконецъ Митрополитъ Константинъ ІІ, въ 1168 г. по удаленіи съ Собора защитниковъ Поликарпа, осудилъ его

<sup>(1)</sup> См. прилож. В.

<sup>(2)</sup> Поли. Собр. Лът. Т. 2 стр. 107. 128. 128 и пр.

<sup>, (3)</sup> Тоже было въ Епархіяхъ Новгородской, Владимірской;—такъ было и въ Греціи. Прибавл. къ Тв. Св. Отцевъ 1851 г. стр. 342. 343.

на заточеніе, откуда онъ возвратился только по смерти Митрополита (1). Это обстоятельство показываеть, что въ Русской Церкви были извъстны и даже болье уважаемы другіе
уставы кромъ устава Студійскаго. Въ самой обители Печерской уставъ Студійскій кажется неисполнялся во всъхъ подробностяхъ. Изъ исторіи Оеодора и Василія, Арефы, Аванасія
видно, что монахи при вступленіи въ монастырь удерживали
имущество. Потомъ изъ посланія къ преемнику Поликарпа
въ игуменствъ Василію можемъ заключать, что и заповъдь
Оеодора Студита о томъ, чтобы не было различія между
великою и малою схимою, не соблюдалась.

<sup>(1)</sup> См. соч. Руди. о ерес. и раск. стр. 39-39.

### нноческія писанія.

какъ средства въ поддержанію духа благочестія

## BS CENTELY DESERVED.

Печерская обитель въ XI и XII въкахъ укращалась такимъ сонмомъ высокихъ подвижниковъ, исполненныхъ дарами Святаго Духа, что съ благоговъйнымъ удивленіемъ останавливалась на этомъ времени мысль поздибищихъ подвижниковъ. « Въ Печерскомъ монастыръ, — пишетъ преподобный Іосифъ Волоколамскій, — въ одно время было тридцать чудотворцевъ, которые могли изгонять бъсовъ, изцълять бользни и творить многія чудеса и знаменія. Если прочтемъ и всѣ житія Святыхъ, то не найдемъ ни въ одномъ монастыръ, гдъ было бы столько Святыхъ, совершающихъ такія чудеса. И какое они имъли пощеніе, злостраданіе, подвиги и Христоподобную нищету! Какое имъли попеченіе о монастырскомъ благочиніи, о благоговъніи и храненіи устава! Никто нынь ни словомъ, ни дъломъ не можетъ представить того, что они творили » (1). Чъмъ же поддерживалась сія святая жизнь въ Печерской обители? Однимъ изъ главныхъ средствъ къ поддержанію духа благочестія было строгое сохраненіе устава введеннаго Осодо-

<sup>(1)</sup> Духови грамота Госифа Волоколамскаго гл. 10-я.



сіемъ и вмѣстѣ воспоминаніе о жизни первоначальныхъ основателей Антонія и Оеодосія.

Мы не можемъ сказать опредъленно, когда составлено было сказаніе о жизни Антонія, но не прошло и двадцати лътъ послъ смерти Оеодосія, какъ преподобный Несторъ написаль его жизнь. Цъль написанія сей жизни была именно та, чтобы) для современныхъ и последующихъ иноковъ представить образецъ жизни иноческой въ Осодосіт. «Я молился Богу, пишетъ преподобный Несторъ въ началъ своего сказанія, да удостоить Онъ меня все по порядку написать о житіи святаго богоноснаго Отца нашего Оеодосія, дабы черноризцы, которые будуть посль насъ, имъя описаніе жизни и читая его , видя доблесть мужа, восхвалили Бога, и прославляя Erd угодника, укръплялись на дальнъйшій подвигь, особенно . представляя, что въ нашей земль и въ наше время явился такой угодникъ. Были сохраняемы для памяти потомства и имена великихъ сподвижниковъ Антонія и Өеодосія. Такъ, въ лътописи сохранилось сказаніе о жизни Даміана, Іереміи, Матоія и Исаакія. Разсказъ и о гражданскихъ событіяхъ лътописецъ часто соединяеть съ нравственными уроками и наставленіями. Назидаясь приміромъ жизни прежнихъ подвижпиковъ, какъ греческихъ, такъ и русскихъ, иноки Печерскіе входили въ сношенія и съ современными подвижниками, чтобы отъ нихъ получать наставленія. Архимандритъ Печерскій Василій вытеть съ заботою о витшиемъ благольній Печерской обители соединялъ и попечение о внутреннемъ ея благоустройствъ. Онъ искалъ для себя совътовъ и руководства въ жизни иноческой у людей опытныхъ. Сохранилось два посланія къ нему объ иночествъ. Оба приписываются святому Кириллу Туровскому (1).

<sup>(1)</sup> Туровъ въ ныпъшвей Минской губернін, въ Мозмрскомъ повіті, надърікою Приметью. На мість древняго Турова находится теперь урочнице Проковъ мын Ковень. Памят Росс. Слов. XII віка, Калайд. стр. XI, XII.



Сыпъ богатыхъ и знатныхъ родителей, Кириллъ съ юныхъ лътъ отличался благочестіемъ жизни. Онъ любилъ изучать Священнос Писаніе и писанія отеческія и, послъдуя слову евангельскому, оставилъ домъ родительскій и посвятилъ себя строгой иноческой жизни. Еще въ XI въкъ, въроятно, съ учрежденіемъ епископской каведры въ Туровъ, существовалъ здъсь Борисоглъбскій монастырь, гдъ тогда же извъстенъ былъ затворникъ Мартинъ. Здъсь поселился Кириллъ, постомъ и бдъніемъ изнуряя свое тъло (1). Не довольствуясь строгою жизнію обыкновеннаго инока онъ принялъ на себя еще высній подвигъ: взошелъ на высокій столиъ и заключился на немъ. Сей-то великій подвижникъ, бывшій послѣ епископомъ Турова, оставилъ свои наставленія инокамъ, въ сказаніи « о черноризскомъ чинъ » и въ « притчѣ о бѣлоризцѣ человъкѣ », писанной для Василія Архимандрита Печерскаго.

Утверждая свои наставленія на непоколебимомъ основаній слова Божія, святый Кириллъ ищеть для жизни иноческой прообразованій и постановленій въ Ветхомъ и Новомъ Завѣтѣ. Исходящіе изъ міра въ монастырь принимаютъ на себя одежду монашескаго образа: это дѣлается, говоритъ Святый Кириллъ, по уставу обонхъ Завѣтовъ. Чернеческій «кодманъ» (хитонъ) напоминаетъ въ Новомъ Завѣтѣ червленую одежду, въ которую облекли Христа, въ Ветхомъ — Аароновъ стихарь (Исх. 28, 31). О Христѣ сказано: совлекоша ризы съ Него и облекоша въ ризу червлену — за одежду изъ листьевъ смоковичныхъ, въ которую, по паденіи, облекся Адамъ; такъ, по совлеченіи своей воли, инокъ падѣваєтъ кодманъ. Поясъ иноческій (2) папоминаєтъ поясъ первосвященниче—

<sup>(2)</sup> У св. Кирилла: скимный съ праздинии поясъ. Повидимому, это укавываетъ на то, что на полст находилось изображение главивищихъ праздниковъ Христіанскихъ, подобно какъ сие было на древиихъ нарамандахъ.



<sup>(1)</sup> Вблиан Турова и досель стоить часовия во имя страстотерицевъ Бориса и Гльба, построенная на мъстъ древней церкви. Тамъ-же стр. XXI. Извъстіе о Мартинъ встръчаемъ въ жигіп Бориса и Гльба.

скій (Исх. 28, 4. 39, 39), и осужденіе Христа на смерть (сл.: Іоан. 21, 18), которою обложиль Онъ Адама, также препоясаніе правды и истины (Ис. 11, 5). Заповъдано инокамъ носить анадавъ во знаменование того, что они на дълъ должны являть послушаніе: это плетеницы или тресны и ободы (кольца) на верхней ризѣ Азроновой (Исх. 28, 22—28). украшеніе царскаго сана (1), напоминающее о томъ, какъ іуден привели Христа къ Пилату, говоря: распни и, яко Сій Себе царя творить. Въ образъ того, — что первосвященники носили ефудъ (2) (Исх. 28, 15), а Христосъ быль покрыть платомь, когда били его, говоря: прорцы намъ, кто есть ударей Тя, — иноки носять малую мантію (3), но не на персяхъ, не на лицъ, а за плечами. Въ образъ первосвященнического кидора (Исх. 28, 37. 38) и Христова терноваго вѣнца у монаховъ постригаются власы. «Четвероскутная» мантія монашеская носится въ образъ ризы верхней Аароновой (4) (Исх. 28, 6—14) и одежды Христовой, которую раздёлили воины: иноки суть Христовы воины. Вмёсто увясла (5) ветхозавътнаго надъвается на иноковъ куколь образъ смиренія Христа пригвоздившагося на кресть. Посему, будь внимателенъ къ своему образу и жизни, инокъ!

Подобно, ветхозавътнымъ агнцамъ, закалаемымъ на Пасху, ты принесъ себя въ жертву Богу. Помни же, что жертва должна быть непорочна (Лев. 22, 22). По ветхому закону

<sup>(1)</sup> Въроятно, разумъется въбсь украшеніе, навываемое  $\lambda \omega \rho o \nu$ , которое встръчается въ облаченіи нарскомъ императоровъ Константивопольскихъ.

<sup>(2)</sup> По описанію Кирпліть разумветь злісь собственно слово суднов, которов возлагалось на перси сверкъ ефуда; ибо онъ говорить: въ ефудъ бо зряще прорицаху.

<sup>(3)</sup> У Кирилла: малая манътка, по др. спискамъ парамандъ.

<sup>(4)</sup> Это и есть  $e \Rightarrow y_A \mathbf{z}$ , который Кириллъ называетъ четвероскутною ризою Аароновою.

<sup>(5)</sup> У Кирилла ошибочно поставлено: подиръ, который не былъ головнымъ укращениемъ.

вольный объть, великій и малый, должень быть приносимь Богу отъ чистаго сердца. Да не будеть и въ твоихъ мысляхъ порочнаго колебанія. Ты какъ свъча: волень въ себъ только до церковныхъ дверей; а потомъ не смотри, какъ и что изътебя сдълають. Ты какъ одежда: знай себя до тъхъ поръ, пока не возмуть тебя въ руки: а потомъ не заботься, если разорвуть тебя и на трянки. Имъй свою волю только до монастыря; а по принятіи монашескаго образа, всего себя отдай въ послушаніе и не скрывай въ своемъ сердцъ ни малаго своевольства, да не умрешь душею, какъ Ананія, услышавъ слово Петра: почто восхотъль искусити Духа Святаго? не человъкомъ солгалъ еси, но Богу (Дъян. 5, 4). Не будь нерадивъ къ своему объту, чтобы не сбылось на тебъ слово Писанія: лучше бы не познать истину, нежели познавъ уклониться отъ нея (2 Петр. 2, 21.).

Богъ сказалъ Монсею: изведи изъ Египта люди моя Израиля, да вшедше наследять землю, юже объщахь Аврааму (Исх. 3, 11. 17.). А ты, брать, желая последовать Христу, ведущему тебя на небо, помышляй въ своемъ умъ, для чегоудалился ты изъ міра, мысленнаго Египта? Желая ли объщапнаго тебь царства, или не хотя страдать въ гръховной работь діаволу, или не любя житейской печали, оть которой нътъ пользы, а только гибель души, или смущаемый женою и дътьми? Если пожелаетъ и старецъ, и болящій близкій къ смерти, -- надлежитъ постричь его въ иночество : это кости Іосифовы, которыя перенесли евреи въ землю обътованную. Пройди върою море, т. е. забудь дъла житейскія, и, какъ манну, принимай отъ руки келаря хлѣбъ, надъ которымъ ты не трудился. Не люби богатой и мягкой одежды, по носи убогую, пока не дойдешь до горы боголюбныхъ добродътелей. Но и тогда не ослабъвай, но потерпи, пока спидеть съ горы Моисей, нося скрижали съ заповъдями.

Не подражай живущимъ въ монастыръ безъ страха Божія, мыслящимъ только о чревъ и объ одеждъ, гордицимся веле-

ръчіемъ, со встми спорящимъ, встхъ укоряющимъ, которые восхищаютъ себт земную честь и власть и послъдують своимъ учителямъ, дающимъ иныя заповъди, по ихъ волъ. Ты 
повинуйся заповъди единаго Христа, Который, отъ рождения 
до распятия, терпълъ досады, клеветы, поношения и раны тебя 
ради, и приготовь себя къ терпъню скорбей. Подвизайся, не 
парушай объта; мужайся, когда пріемлешь укоризны, проти—
воръчіемъ не уподобляйся нечистому сосуду, испускающему 
смрадъ, когда его бросятъ. Но вспомни себя и пострижение 
главы твоей, что ты носишь образъ терноваго въпца Христова, и, терпя зло, неси крестъ свой со Христомъ, распии 
себя вольнымъ терпъніемъ, и побъдишь врага.

«Если уповаешь получить жизнь на небъ, по слову: наше житіе на небеськъ; то крани заповъдь, которую Христосъ, восходя во Герусалимъ, изрекъ ученикамъ: хотяй въ васъ быти болій, да будетъ всъхъ мній и всъмъ слуга (Марк. 9, 38. 10, 43.). Помни, что слышаль при своемъ пострижени: Се, здъ Христосъ невидимо стоитъ! Блюди, кому объщавае-шися? Помысли, не страшнъе ли, чъмъ на горъ Синайской, тогда окружалъ тебя огнь присутствія Божія? Не тверже ли, чъмъ на скрижаляхъ каменныхъ, вписаны слова объта твоего словомъ Божіимъ на скрижаляхъ плотяныхъ сердца твоего? Не сокруши ихъ своимъ худовъріемъ. Если не сіяешь съ мочсеемъ чистотою, по крайней мъръ, курись, какъ гора, воздыханіемъ о гръхахъ. Блаженны были тогда единомыслящіе съ Інсусомъ Навиномъ: и ты, братъ, постарайся найдти мужа, имъющаго духъ Христовъ, украшеннаго добродътелями, имъющаго свидътельство отъ своей жизни, а паче всего, имѣющаго любовь къ Господу, послушаніе къ игумену, без-злобіе къ братіи, разумѣющаго Божественное Писаніе и имъ наставляющаго къ Богу идущихъ на небеса. Ему предай себя, какъ Халевъ — Іисусу, отсъкши всю свою волю, и будешь, какъ чистый сосудъ, соблюдающій вливаемое благовоніе, пока не содълаешься скиніей Святой Троицы, по слову Божію: Азъ

и Отецъ прійдемъ, и обитель у него сотворимъ (Іоан. 14, 23.).

За вкушеніе Адама отъ запрещеннаго древа Христосъ напоснъ быль оцтомъ и желчію. Подражая сему, и инокъ должень держать постоянный пость и оть всего воздерживаться. Вмьсто агица, приносимаго во всесожжение, по закону священвиковъ, принявшій на Себя образъ Адама самъ прободается въ ребро и сжигается Духомъ Святымъ, изливъ кровь и воду: и ты принеси въ жертву свою волю и сожги грѣхи пролитіемъ теплыхъ слезъ. Возжелавъ вести жизнь ангельскую, чистую, не на словахъ только имъй ее, но и укрась добродътелію. Славься не свътлыми ризами, но добрыми дълами, териъливо подвизайся, мужественно терпи всъ скорби, подражая мученикамъ, излившимъ за Христа свою кровь. Если не излить, то изсущить ее въ себъ долженъ инокъ, удовлетворяя только необходимымъ требованіямъ тела, чтобы наслъдовать часть съ преподобными, вънецъ ангельскій и небесное царствіе» (1).

Глубокое значеніе жизни иноческой святый Кириллъ Туровскій раскрываеть въ « притчь о бълоризць человьць », писанной для Василія, Архимандрита Печерскаго. «Въ одномъ городь, говорить онъ, жилъ Царь кроткій, милостивый и попечительный о своихъ подданныхъ; только въ одномъ онъ былъ неостороженъ, — не принималъ никакихъ мъръ на случай военныхъ тревогъ и не держалъ ратнаго оружія. Онъ имълъ у себя многихъ совътниковъ и дочь отличнаго ума. Одинъ изъ совътниковъ, скорбя о неосторожности царской, искалъ удобнаго времени предложить ему нужное наставленіе. Однажды, ночью, случился сильный мятежъ въ городъ. Царь вышелъ съ совътниками, чтобы усмирить мятежъ, но не нашелъ виновныхъ; а городъ былъ въ ужасномъ волненіи. Тогда

<sup>(1)</sup> Hamatu. Pocc. Caob. XII B. ctp 102-116.

умный совътникъ повелъ Царя и дочь его къ великой горъ, гдъ въ пещеръ лежало много разнаго оружія. Чрезъ отверстіе взглянули они внутрь пещеры и увидъли тамъ мужа облеченнаго рубищемъ: возлъ него сидъла его жена и пъла пъсни слаще всякаго брашна. Передъ ними стоялъ пъкто высокій и прекрасный на твердомъ камнъ; онъ подавалъ сидящему вино въ чашъ. Когда мужъ принималъ пищу, тогда вънчали его похвалами. Царь, увидъвъ это, призвалъ къ себъ друзей своихъ и сказалъ имъ: Что за чудо, друзъя мои? Вы видите, какое снаружи худое житье; а лучше нашей державы веселится и свътлъе внъшняго сіяетъ внутреннее.

«Городъ — человъческое тъло, люди, живущие въ немъ, чувства тълесныя, Царь — умъ, обладающій тъломъ; дочь — душа; совътники и друзья — житейскія мысли; ночь — мірская, суетливая жизнь; шумъ и тревога — болъзнь или какое-либо внезапное несчастіе; гора-монастырь, въ которомъ есть духовныя оружія противъ діавола, т. е. постъ, молитва, слезы, воздержаніе, чистота, любовь, смиреніе, покореніе, трудолюбіе, нестяжаніе. Къ этой горъ благоразумный совътникъ приводитъ Царя, т. е. печаль направляеть умъ къ монастырю: ибо онъ есть гора Божія, гора тучная, гора усыренная, гора, юже благоволи Богъ жити въ ней (Пс. 67, 16. 17.). Приближение къ горъ есть изречение объта Господу. Приничение къ оконцу---это слушание душеспасительнаго учения. Христосъ никого силою не влечеть къ покаяню, но вразумляеть различными средствами, чтобы познавшихъ Его ввести въ небесное царство. Глубокая пещера есть церковь монастырская. Свътлая заря, сіяющая изъ пещеры, -- это богохвальныя воинства, немолчное аллилуія, гласы псаломскіе. Внутренній вертепъ — это уставъ келейной жизни, по которому никто не имъетъ своей воли, но у всъхъ все общее, ибо всъ подъ властію игумена — какъ тълесные члены подъ властію единой главы — связуемые духовными жилами. Мужъ , сидящій въ вертепъ и живущій въ крайней нищеть, есть весь ипоческій

чинъ; сидъніе означаетъ безмолвіе; а жизнь въ крайней нищеть это --- осуждение, досады, укоризны, хулы, насмъшки отъ мірянь, которые не столько считають иноковь работающими Богу, сколько обманщиками, погубляющими свою душу. Облеченіе въ рубище и безъ притчи означаетъ власяницу, суконныя одежды и облачение изъ козьихъ кожъ; ибо всякое украшеніе плоти чуждо монашескому обычаю; вмісто сего нноки облечены цъломудріемъ, препоясаны правдою, украшены смиреніемъ. Присъдящая ему присно жена есть неотлучная память г смертная, поющая сію сладкую пъснь: Гласъ радости и спасенія въ селеніяхъ праведныхъ (Псал. 117, 15.). Праведницы во въки живутъ и мзда ихъ отъ Господа (Прем. Сол. 5, 15.). Смерть праведнику покой. Богатство аще течеть, не прилагайте сердца (Ис. 61, 11.). Предстоящій мужъ есть самъ Христось, краснъйшій паче всьхъ сыновъ человъческихъ, Сынъ Божій, сшедшій съ небеси и воплотивыйся ради нашего спасенія. Онъ подаетъ пищу и питіе всъмъ върнымъ — честное Свое тъло, во оставление гръховъ, и святую Свою кровь въ жизнь въчную. Хвалы, которыми вънчается пріемлющій чашу, означаютъ прославление приобщающагося святаго тъла и крови Христовой въ покаяніи и очищеніи души и тѣла; ибо самъ Богъ ублажаетъ таковыхъ гласомъ Пророка: блажени, имже оставишася беззаконія и имже прикрышася гртси, имже не вмѣнитъ Господь грѣха (Пс. 31, 1. 2.). Вѣнчаетъ ихъ Духъ Святый, потому что почиваетъ на святыхъ причастникахъ, нашедши ихъ достойными сосудами для Себя, и вселяется въ нихъ, потому что они измыли храмъ Его слезами, устлали люботрудными молитвами, украсили доброд tтелію, повадили частыми воздыханіями. Христосъ съ святыми Ангелами веселится многою радостію; ибо радость на небеси бываеть о гръшникъ кающемся: радуйтесь со Мною, говорить Онъ, яко обрътохъ погибшую драхму (Лук. 15, 9.). Усмотря все это, Царь призваль друзей: усмотрине есть благое намыреніе отстать отъ гръховныхъ обычаевъ и научиться богоугоднымъ, отвратить свои помыслы отъ сустной жизни, признать сусту удовольствій міра сего и сказать съ Соломономъ: суста сустъ! Царь чудится ангельскому, богохранимому иноческому житію, все забываеть, самую печаль тѣлесную: такъ узнавшій мірское непостоянство, обращается, наконецъ, къ попеченію о своей душѣ».

Изъяснивъ сію притчу, святый Кириллъ присовокупляеть еще: «Какъ дерево хвалятъ не за ростъ и листья, а за плодъ ; такъ и иноковъ не монастырь дълаетъ славными, но добродътель иноковъ даетъ славу монастырю. Это видно изъ при-Ч мъра Өеодосія, игумена Печерскаго въ Кіевъ, начальника общаго житія. Поелику онъ нелицемърно иночествоваль, возлюбивъ Бога и свою братію какъ свои члены; то и Богь возлюбиль его и прославиль ради его сіе місто болье всьхь монастырей Русскихъ. Сіи внутреннія добродътели жизни св. иноковъ сіяютъ чудесами, болье мірской власти; посему и мірскіе вельможи преклоняють главу свою предъ иноками, воздавая имъ достойную честь, какъ угодникамъ Божіимъ, по слову Господню: пріемляй праведника во имя праведниче, мзду праведничу пріемлеть (Мо. 10, 41.); и еще: пріемляй васъ, Мене пріемлетъ (Іоан. 13, 20.). Не бойся малое стадо, яко благоволи Отецъ небесный дати вамъ царствіе небесное (Лук. 12, 33.); иже бо оставить отца или матерь имене Моего ради, сторицею пріиметь и жизнь вѣчную наслъдить (Мате. 19, 29.). Ради сихъ-то объщаній Христіане стремятся понести яремъ Господень, т. е. взять на себя иноческій образъ.

«Если бы и мы върно хранили обътъ нашего постриженія, то не только получили бы очищеніе гръховъ и честь на земль, какъ святые Отцы чудотворцы, коимъ кланялись, падая ницъ, цари и князи, но и вселились бы въ небесное царство и видъли лице Божіе; чего бы ни просили въ молитвъ у Бога, все бы скоро получали. Пріемлющіе на себя объты и непреодолъвающіе своихъ немощей хотятъ получить освященіе,

читають Писапіе и думають спастись безъ подвига. Но мы забываемъ, что сказалъ Павелъ: безъ подвига никто не вънчается (2 Тим. 2, 5.). Спящій не побъдить и льнивый не можетъ спастись. Впрочемъ, нераскаянны дары Божій; въренъ ходатай ихъ на небесахъ, Господь нашъ Іисусъ Христосъ, Который туне спасаеть иноческій чинь. Онь самь молится за насъ, говоря: Отче Святый! не о мірт молю, но о сихъ, ихже далъ Ми еси, соблюди я во имя Твое, да идъже буду Азъ, ту и сін будуть со Мною и никтоже оть нихъ погибнеть (Іоан, 17, 9, 11, 12, ). Иноки, имъя такія обътованія, подвизайтесь; нельзя, чтобы и въ нынешнихъ апостолахъ не было Іуды, но да блюдетъ каждый изъ васъ себя; не продадимъ слова Божія на лжи; крадя, грабя, обижая, мысля злое на игумена, ложно клянясь, недостойно приступая къ причастію Святыхъ Таинъ, не распнемъ снова Христа, но во всемъ представимъ себе, по Апостолу, яко Божія слуги, въ терпъніи мнозъ (2 Кор. 6, 4,)... Какъ кони бъгуть, опережая одинъ другаго, такъ и вы ревнуйте подвигамъ святыхъ Отцевъ, превосходя другъ друга въ алканіи, бдѣніи, молитвахъ, въ дълахъ послушанія, дабы, разслабівъ объяденіемъ, піянствомъ, плотскими похотями, не остановиться намъ въ адской пустынъ и дабы тамъ не быть разтерзанными отъ геенскихъ звърей, да не разсыплются кости наши при адъ. Но расправивъ разумныя крылья, возлетимъ отъ губящаго насъ гръха» (1).

Въ древнихъ рукописяхъ встръчается еще посланіе къ Василію, Игумену Печерскому, о схимъ. По своему характеру оно очень сходно съ писаніями св. Кирилла Туровскаго и въроятно принадлежитъ ему же. И оно также можетъ служитъ свидътельствомъ глубокаго постиженія жизни монашеской; посему мы приводимъ и его.

<sup>(1)</sup> Калайд, Пам. Росс. Стов. XII в. стр. 117-131.

«Письмомъ своимъ, ко мит присланнымъ, ты какъ бы спрашиваешь меня о великомъ и святомъ образъ схимы, въ который издавна желаешь облечься. Конечно, не по невъдъню вопрошаешь о семъ, но испытуешь мое убожество, какъ учитель ученика и господинъ раба. И я буду говорить тебъ о святой схимъ не отъ себя, но отъ священныхъ книгъ, или лучше, отъ словъ самого Христа; укажу тебъ на притчу Его о человъкъ, создавшемъ домъ свой на камив (Мато. 8, 24. 25.). Не разумъй здъсь въ собственномъ смыслъ ни песокъ, ни созданіе храмины, ни ріжи, ни дождь, ни сильные вітры, приражающіеся зданію въ собственномъ смысль. Слушай же, господинъ мой Василій, о святой схимъ, которую желаешь принять. Ты создаль вокругь всего Печерскаго монастыря высокія и прекрасныя каменныя стъны на твердомъ основаніи. Для сего, во первыхъ, заготовилъ ты денежныя средства, потомъ при помощи огня приготовилъ плиноу и наконецъ совершилъ дъло при помощи воды и извести. Но это святое зданіе еще не таково, чтобы могло быть храмомъ Богу, чтобы вселился въ него Святый Духъ. Если хочешь устроить такое зданіе, если желаешь положить основаніе обители Святой Троицы, то есть, обновиться святою схимою, то разочти импие (Лук. 14, 28.), то есть, напередъ помолившись Богу, представь мысленно свой объть, который намъреваешься соблюдать до смерти, воздерживаться ли совершенно день или два въ недълю или мъсяцъ отъ пищи или питія, —или проводить ночь въ молитвъ; — или хранить безмолвіе, или не выходить въ обътный день изъ монастыря, или раздавать милостыню по рукамъ, или подавать всякому просящему, или воздержаться оть всякаго гнтва. Ты исполни напередъ свое, Богъ готовъ отдать твое. Если же вздумаешь на себя возложить аналавъ и кукуль безъ разсужденія, смотря на другихъ. которые только величаются схимой, и хотя трудятся въ постъ и молитвахъ, но не имьютъ твердой основы, такъ что ихъ храмина падаетъ не отъ дождя и не отъ вътра, но отъ собственнаго ихъ перазумія: въ иное время они воздерживаются оть всего, а въ другое живуть слабо, — говорять: « нынъ праздникъ», или: « хочу разръшить на пищу и питіе ради друга, » или: « нынъ звали къ себъ Христіане: послъ опять наложу на себя пость »; — если такъ будешь вести себя: то это будеть значить тоже, что одною рукою созидать, а другою разрушать. Нъкто сказаль: многіе изсушили тьло свое постомъ и воздержаніемъ, а уста ихъ возсмердёли; поелику дълали сіе безъ разсужденія, то стали далеки отъ Бога. И Лотъ не соблазнился съ беззаконными въ Содомъ, но въ Сигоръ осквернился съ своими дочерьми. Ты, въ бъльцахъ и въ иночествъ Богу угодивъ и поживъ съ пользою для души и теперь желая воспринять иго совершеннъйшихъ подвижниковъ, по Апостолу, задиял забывая, въ предиля простирайся (Фил. 3, 13.). Заботы о земномъ считай подъліемъ и всегда пекися, по правилу своего объта, о жизни небесной. Не подражай Лоту въ печаляхъ, но съ трезвеніемъ подражай Христову житію. Господь равно встмъ Апостоламъ все подавалъ, и ты имъй общее со всею братіею. Общій съ нею у тебя Богъ, общая да будеть любовь, общее воздаяніе, общіе вънцы такъ чтобы во многихъ тълахъ была одна душа; и ты за всъхъ получишь награду. Ты знаешь, какъ жили Святые Отцы, знаешь, что выполнившие обътъ увънчались. Ничто не могло разрушить ихъ храмины; ни честь, ни санъ, ни богатство, ни слава, ни скорбь, ни нужда, ни гоневія, ни лічость, ни самъ діаволъ, всячески на нихъ нападая, не могъ ихъ отклонить отъ обътнаго подвига. Какъ мъдная съкира отъ удара по сухому дереву сама портится, такъ и діаволъ себъ злобою вредитъ. Твердые многою върою чрезъ искушенія пріобрътаютъ себъ вънцы, а слабый не отъ діавола падаетъ, но оть своего злоумія подъ начатки добраго дела, какъ песокъ, подлагая злые мысли.

«А ты, когда хочешь созидать духовную храмину, то положи въ основание ея въру, и на немъ зижди надежду и раюбовь, какъ плиту; бреніе твоего тёла смёшай, какъ съ водою, съ целомудріемъ, дабы душа твоя возвысилась, какъ храмъ. Поставь ей опору, какъ столпъ, Божно помощь, чтобы, если и найдутъ на нее какого бы то ни было рода дождь, и ръки, она пребыла непоколебима, какъ наковальня, ни отъ добрыхъ, ни отъ худыхъ людей. Введи въ свою храмину матерь и жену, то есть, кротость и смирение. Кротость Богу угодна, смиреніе возводить на небеса. Обнеси твою храмину отъ татей отовсюду оградою, то есть, страхомъ Божіимъ и молитвою, и приставь къ ней стража—умъ любомудрый. Если и случится тебѣ быть въ городѣ, или среди народа, или въ селеніи, или на торжищъ, -- не позволяй своему сердцу разсвеваться въ нихъ мыслями, но, какъ бы въ келли, помышляй о разлученіи души отъ тъла. Внимая такъ себъ, ты пребудешь какъ бы удалившійся въ пустыню. И если все сіе съ Божіею помощію совершишь, — не надмѣвайся величаніемъ и не осуждай другихъ, и тогда, воззръвъ свободнымъ окомъ къ умному свъту, узришь самого Отца свътовъ, и какъ Іовъ можешь сказать: слухомь убо уха слышахь Тл первые, нышь же око мое видь Тл (1ов. 42, 5.) — око не тълесное, но духовное. Во свъть лица Твоего, Господи, пойдемъ, и о имени Твоемъ возрадуемся во въки (Пс. 88, 16. 17.). Богъ же да утвердить тя, Господине мой, чтобы ты не уклоинлся отъ объта своего. Пбо сказано: облицаитесь и воздадите (Пс. 75, 12.), и опять: благо тебъ уже не объщаватися, нежели обыщавшуся не отдати (Екк. 5, 4.). И Апостоль осудить насъ словами: почто не у до крозе стасте, противу гръха подвизающеся» (Евр. 12, 14.) (1).

Настоятели Печерской обители, входя въ сношенія съ подвижниками русскими, не переставали заимствовать правила иноческой жизни и отъ Святой горы, отъ благословенія ко-

<sup>(1)</sup> Твор. Св. Огцевъ въ Русск. нерев. 1851 г. Прибавл. сгр. 341-336.

торой пошель Печерскій монастырь. Памятникомъ сихъ сношеній осталось посланіе одного изъ ближайшихъ преемниковъ Василія, Архимандрита Печерскаго Досивея (1). Въ отвъть на предложенные ему вопросы о жизни иноковъ Авонскихъ, онъ писалъ: « Послушники ( на Авонъ) живутъ по волъ и благословенію старца. А ть, которые отдельно живуть въ келліяхъ, держатъ во всю жизнь такое правило: всякой день прочитываютъ половину Псалтири и по 600 молитвъ: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя. Если кто хочеть прибавить, то въ его воль. Сверхъ того полагають отъ трехъ до пяти сотъ поклоновъ. Но и всякой часъ, сидя, ходя, лежа и дълая рукодъліе, безпрестанно говорять съ воздыханіемъ сердечнымъ: Господи Іисусе Христе. Неумъюще грамотъ совершають семь тысячь молитвъ Інсусовыхъ, кромѣ поклоновъ и церковнаго правила. А немощнымъ легчайшее правило. Престарклымъ болье предписывается совершение молитвы Інсусовой и вниманіе умнос, а поклоновъ по силь. Для Бога Святогорцы весьма любять и держать молчание и бъгають молвы, мятежа и бестдъ мірскихъ. Святые Отцы на Руси имтюлъ обычай въ великій постъ и въ другіе посты прочитывать всю Псалтирь, а кромъ поста не читають ни псалма. Но Святогорцы живуть не такъ: они одно правило держать во всю Всякому брату надобно въ келліи имъть иконостасъ или крестъ и передъ нимъ совершать установленное правило. Неумьющій читать должень служить рукодьліемь, повиновеніемъ къ службъ, съ отсъченіемъ своей воли » (2). Досивей сообщиль русскимь обителямь уставь о чтеніи двінадцати псалмовъ (3).

<sup>(1)</sup> Досноей быль Архимандритомъ Печерскимъ прежде Акиндина; ибо въ посланіи Симона къ Подикарну упоминается уже о півніи 12 йсадмовъ, уставъ котораго принесъ Досноей съ Аоона.

<sup>(2)</sup> Рк. Лавр. Библ. Собор. въ 4 л. № 32 л. 281 на оборотъ.

<sup>(3)</sup> Въ нечатаемомъ при Исалтиръ чинъ, како подобаетъ пъти дванаде-

Инокамъ Печерской обители обязанъ своимъ появленіемъ Патерикъ Печерскій — книга, имъющая такое обширное употребленіе среди православныхъ. Мы должны остановиться на этомъ произведеній.

Патерикъ первоначально составился изъ двухъ посланій — Симона Епископа Владимірскаго, бывшаго инокомъ Печерскимъ, къ его другу Поликарпу, и изъ посланія Поликарпа къ Архимандриту Печерскому Акиндину. Посланіе Симона, направленное все къ одной цъли — убъдить Поликарпа, волнуемаго честолюбивыми помыслами, остаться въ Печерскомъ мопастыръ, обращено въ назиданіе и для всъхъ (1). «Братъ, пишетъ Симонъ, съвъ въ безмолвіи, собери свой умъ и скажи къ себъ: не оставилъ ли ты міра и плотскихъ родителей? Если ты пришелъ сюда для спасенія, а дълаешь не духовное, то для чего облекся въ иночество? Черныя ризы не избавять тебя отъ муки. Вотъ видишь, тебя величаютъ здъсь князья, бояре, и всъ друзья твои; они говорятъ: « блаженъ опъ, что возненавидълъ міръ и славу его, уже не печется ни о чемъ земномъ, желая небеснаго. » А ты живешь пе по монашески.

«Великій стыдъ объемлетъ меня за тебя. Что если ублажающіе насъ предварятъ насъ въ царствіи небесномъ? Они будутъ въ покоъ, а мы, мучимые горько, будемъ вопіять. Кто

сять псалмовъ, надписывается: сей чинъ принесе отъ святыя горы преподобный Досивей Архимандритъ Печерскій.

<sup>(1)</sup> Патерикъ Печерскій настоящій свой видъ получнаъ уже въ XVII в. Въ пославіяхъ Симона и Поликарпа пѣтъ никакого указанія, чтобы они думали къ своимъ трудамт присоединять сканапія другихъ о подвижникахъ Печерской обители. Не ранъе конца XIV в. или начала XV в. съ пославіями Симона и Поликарпа соединены были: житіє Феодосія, писанное Несторомъ, повъсть о началь Печерскаго монастыря, сказаніе о пренесеній мощей Феодосія, сказанія о Даміанъ, Матеїъ, Ісреміи и Псавкіт, извлеченняя изъльтописи, и похвальное слово Феодосію, составленное во время черскаго принадлежить Нов. Софійской библ. (XIV в.). См. прел. къ 1 т. Пол. Собр. русск. лѣт.

помилуетъ тебя: когда самъ ты себя погубилъ? Воспряни, брать, воспряни и попекись мысленно о душь своей; работай Господеви со страхомъ и со всякимъ смиренномудріемъ. Не будь — ныи в кротокъ, а завтра гиввливъ и золъ; не надолго молчаливъ, а потомъ опять склоневъ къ роптанію на игумена и его служителей. Не будь лживъ, подъ предлогомъ бользни не отлучайся отъ собранія церковнаго. Ибо какъ дождь произращаеть съмя: такъ и церковь оплодотворяеть землю духовную на произращение добрыхъ дълъ. Что ни дълаешь вив церкви, не имбеть такой силы, какъ совершаемое въ церкви. Читаешь ли Псалтирь, или поещь 12 псалмовъ, это не сравняется съ однимъ соборнымъ пъніемъ: Господи помилуй. Вспомни, брать, что верховный Апостоль Петрь, самъ церковь Бога живаго, когца быль взять Продомъ и посаженъ въ темницу, не молитвою ли церковною избавленъ отъ руки Прода? И Давидъ въ молитвъ говоритъ: просихъ отъ Господа, то взыщу, еже жити ми въ дому Господни вся дни живота моего и зръти ми красоту Господню и посъщати храмъ святый Его (Пс. 26, 4.). Самъ Господь говорить: храмъ Мой храмъ молитвы наречется (Мате. 21, 31.); идъже бо еста два или тріе собрани во имя Мое, ту есмь посредѣ ихъ (18, 20.). Гдѣ же собирается болѣе ста иноковъ, тъмъ болье въруй, что съ ними Господь Богъ нашъ.

«Отъ церковнаго огня пріуготовляется и объдъ ихъ, котораго одна крупица для меня вождельнье всего, что предомною. Свидьтельствуюсь Господомъ, что не желаль бы коспуться ипого брашна, кромъ укруха хлъба и гороху, приготовленнаго для святой братіи. А ты, братъ, не дълай такъ, что нынь хвалишь соучастниковъ трапезы, а завтра ропщешь на повара и служащаго брата, и тъмъ оскорбляя начальствующаго, подвергаешься одному наказанію съ тъмъ недовольнымъ, о которомъ сказано въ Патерикъ (1). Не поноси келаря;

<sup>(1)</sup> Памяти. ХИ в стр. 231.

пбо ропщущій себѣ вредъ причиняеть. Аще ясте, аще ли пісте, вся въ славу Божію творите (1 Кор. 10, 31). Терпи, брать, и досажденіе; претерпъвый бо до конца, той спасется ( Мато. 24, 13. ). Если и случится тебф быть оскорбленнымъ, и кто-нибудь прійдеть и скажеть тебь: такой-то очень не хорошо говориль о тебь, скажи въстнику: хотя онь и укорилъ меня, но онъ мой братъ, я достоинъ этого, и онъ не самъ собою дълаетъ, но врагъ его подучилъ, чтобы разссорить насъ между собою, Господь да поразить лукаваго, а брата да помилуетъ. Скажешь: онъ въ лице оскорбилъ меня передъ всъми. Не смущайся, чадо, и не предавайся скоро гивву, но, падши до земли, покловись брату и скажи ему: прости меня. Исправь въ себъ прегръщение, и нобъдишь всю силу вражію. Если на поношеніе будешь отвъчать грубостію; то вдвойнъ досадишь себъ. Развъ ты болье Царя Давида, котораго Семей поносиль въ лице? А онъ намъревавшемуся отметить за него слугъ своему сказаль: не дълай сего, да видитъ Господь смиреніе мое, и воздасть ми благая, клятвы его ради.—Вспомни чадо, и большее, какъ Господь смирилъ Себя, бывъ послушливъ до смерти Отцу Своему, стражда не прещаше (1 Петр. 2, 23.); слыша хулы: бъса имаши, по лицу біемый, заушаемый, оплеваемый, не гифвался, но и за распинающихъ молился, и тебя научилъ молиться за враговъ: любите, сказалъ, враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, благословите кленущія вы, молитеся за творящія вамъ папасть (Мате. 5, 44.).

«Довольно съ тебя, братъ мой, и того, что ты впалъ въ малодушіе; моли со слезами о прощеніи, что, оставивъ святый монастырь и святыхъ Отцевъ Антонія и Өеодосія и святыхъ черноризцевъ, которые съ ними, принялъ на себя пгуменство въ монастыръ святыхъ безмездниковъ. Хорошо ты сдълалъ, что послъ отказался отъ перазсудительнаго начинанія и не далъ плещи врагу своему, который хотълъ погубить тебя. Развъ ты не знаешь, что дерево не поливаемое, но

часто пересаживаемое, скоро засыхаеть? И ты, отказавшись отъ послушанія отцу и братіи своей, скоро погибъ бы: овца въ стадѣ безопасна, а отдѣлившись отъ стада, вскорѣ гибнетъ отъ волковъ. Тебѣ прежде надобно бы размыслить, для чего ты хотѣлъ выйдти изъ святой, блаженной и честной обители Печерской, гдѣ такъ удобно всякому желающему спастись. Я думаю, братъ, что самъ Богъ попустилъ сему быть въ наказаніе твоей гордости,— за то ито ты не захотѣлъ служить мужу святому, своему господину, а нашему брату Архимандриту Акиндину, игумену Печерскому. Печерскій монастырь, какъ море, не содержитъ въ себѣ гнилаго, но извергаеть вонъ.

«Слъдуя своей волъ, а не игумена, еще разъ захотълъ ты быть игуменомъ у святаго Димитрія. Я согласился на твое желаніе, но никто тебя не принуждэлъ къ тому: ни игуменъ, ни князь, ни я. И вотъ ты испыталъ... Узнай же, братъ, что Богу не угодно твое старъйшинство, и потому Онъ послалъ на тебя слабость зрънія. Но и этимъ ты не вразумился, чтобы сказать: благо мнъ, яко смирилъ мя еси, да научуся оправданіемъ Твоимъ.

«Пишеть ко мит супруга Князя Ростислава Верхуслава (1), что ей хоттлось бы видеть тебя епископомъ въ Новгородъ на мъсто Антонія (2), или въ Смоленскъ на мъсто Лазаря, или въ Юрьевъ на мъсто Алексія. Я готова, пишетъ она ко мит, готова истратить для тебя и для Поликарпа, хотя бы то нужно было, до тысячи серебра. Но я отвъчалъ ей: Дочь моя Анастасія! Дъло не богоугодное хочешь ты сдълать. Если

<sup>(2)</sup> Антоній быль два раза архіенискономъ въ Новгородѣ 1211—1219 г. и потомъ опять съ 1224 г. пробылъ три года архіенискономъ и снова удалился въ Хутынь, откуда въ томъ же году опять взять и былъ два года архіенископомъ.



<sup>(1)</sup> Верхуслава, дочь Всеволода Георгієвича, сочеталась ві 1189 г. бракомъ съ Ростиславомъ Рюриковичемъ. Кар. III. Пр. 87.

бы Поликарпъ остался въ монастырѣ и съ чистою совѣстію, въ послушаніи игумену и всей братіи, въ совершенномъ воздержаніи проводилъ жизнь: то не только во святительскую одежду былъ бы облеченъ, но удостоился бы и небеснаго царства. А ты, братъ, епископства ли пожелалъ? Добра дѣла желаеши, но прочитай, что говоритъ Апостолъ Павелъ къ Тимооею, и подумай, находишь ли ты въ себѣ тѣ качества, какія долженъ имѣть епископъ. Если бы ты былъ достоинъ такого сана,— я не пустилъ бы тебя отъ себя, но своими руками поставилъ бы тебя намѣстникомъ въ обѣ епископіи: во Владиміръ и въ Суздаль, какъ хотѣлъ Князь Георгій; но я не согласился. Брать, не въ томъ совершенство, чтобы быть славимымъ отъ всѣхъ, но въ томъ, чтобы исправить свое житіе и явить себя чистымъ.

«Изъ Печерскаго монастыря многіе поставлены въ епископовъ. Какъ отъ самого Христа Бога нашего Апостолы посланы были во всю вселенную: такъ отъ Его Матери Госпожи нашей Богородицы изъ монастыря Ея многіе поставлены были въ епископовъ по всей землъ русской. Первый — ростовскій Леонтій священномученикъ, котораго Богъ прославилъ нетлъніемъ, и онъ былъ первопрестольникъ, котораго невърные послѣ многихъ мученій убили, и онъ сталъ третьимъ граждапиномъ небеснымъ русскаго міра, получиль вінець отъ Христа, за Котораго убитъ съ двумя Варягами. О Иларіонъ Митрополить ты самъ читаль въ житіи святаго Антонія, что имъ онъ постриженъ и послъ того сподобился священства. Послъ нихъ поставлены были Епископами Николай и Ефремъ въ Переяславль, Исаія въ Ростовъ, Германъ въ Новгородъ, Стефанъ во Владиміръ, Нифонтъ въ Новгородъ, Маринъ въ Юрьевъ, Мина въ Полоцкъ, Николай въ Тмутаракань, Өеоктистъ въ Черниговъ, Лаврентій въ Туровъ, Лука въ Бългородъ , Ефремъ въ Суздаль. Если хочешь знать обо всъхъ , прочти старую лътопись ростовскую, и найдешь, что всъхъ было болье 30, а если считать и до насъ гръщныхъ, то,

думаю, будеть около 50. Пойми, брать, какова слава сего монастыря, и утвердившись, покайся и возлюби сіе тихое и безмятежное житіе, къ которому Господь привель тебя. Я бы радъ оставить епископство и служить игумену, но знаешь, что удерживаеть меня. И кто не знаеть, что у меня, гръщпаго епископа Симона, соборная церковь во Владиміръ, красота города, другая въ Суздаль, которую я самъ создаль? Сколько онъ имъють городовъ и селъ! И десятину соберають по всей земль той, и всьмъ этимъ владьетъ наша худость. Но предъ Богомъ скажу тебъ: всю сію славу и власть за уметы вміниль бы, еслибы мні хотя коломь торчать за воротами, и соромъ валяться въ Печерскомъ монастыръ, и быть попираему людьми. Одинъ день въ дому Божісії Матери лучше тысячи лътъ временной чести; — въ немъ хотълъ бы я жить лучше, нежели въ селеніяхъ грашничихъ. И вотъ я скажу тебъ, почему я имъю такое усердіе и въру къ святому Антонію и Өеодосію». Симонъ разсказываеть потомъ, какъ во время игуменства Пименова быль прозорливый инокъ Онисифоръ, который видълъ, что одинъ, недостойно жившій въ Печерской обители, монахъ прощенъ былъ по молитвамъ преподобнаго Өеодосія. « Потому и я, заключаеть свое сказаніе Симонь, тужу и скорблю и плачу, желая тамъ умереть, чтобы получигь хотя малую ослабу отъ многихъ гртховъ моихъ по молитвамъ Святыхъ Отецъ».

Чтобы показать, какіе были подвижники въ Печерскомъ монастыръ, Симонъ повъствуеть далъе о Евстратъ постникъ и Никонъ Сухомъ; и, изобразивъ терпъніе Никона, продолжаеть: «многое, и больше сего ты слышалъ отъ меня, гръшнаго Епископа Симона и худшаго въ епископахъ, недостойнаго быть подножіемъ для тъхъ святыхъ черноризцевъ. Объ нихъ сказано: тако да просвътится свътъ вашъ предъ человъки, яко да видятъ ваша добрая дъла и прославятъ Отца вашего, Иже на небесъхъ (Мато. 5, 16). Какъ же теперь мы измънили объщанио нашему! Какая перемъна въ жизни

нашей! Отъ такой высоты мы ниспали въ глубину житейскую, тогда какъ начальники и наставники наши равны безплотнымъ; они молитвенники и ходатаи къ Творцу, подобны Ангеламъ и украшены мученическими вънцами. Намъренно умалчиваю о блаженномъ Кукшъ, о которомъ всъ знаютъ... Не стану много говорить о Святыхъ. Если для тебя недостаточно того, что ты слышалъ изъ устъ моихъ; то и Писаніе не увъритъ тебя; если бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, ты не повърилъ бы.»

Указавъ на сихъ подвижниковъ, Симонъ опять обращаетъ вниманіе Поликарпа на ту мысль, что послушаніе игумену и пребываніе до кончины въ Печерской обители могуть всего върнъе привести ко спасенію, указываетъ на затворника Аванасія, который дъйствительно оть врать смерти возвратился, прожиль посль того 12 льть въ затворъ. И предъ смертію завъщалъ братіи: каяться во гръхахъ, оказывать послушаніе игумену и стараться, чтобы быть погребеннымъ въ Йечерской обители. « Если тебт кажется невтрнымъ написанное здъсь: то прочти житіе Антонія и Өеодосія, начальниковъ Русскаго монашества, и тогда въруй. А если и послъ сего не перемънится твое сомнъніе, то мы не виновны. Пусть сбудется притча, сказанная Господомъ: изыде съяй съяти съмени своего, ово паде при пути, а другое посредъ тернія. иже печальми житейскими подавляются (Лук. 8, 5. 7. 14.). О такихъ Пророкъ говоритъ: одебелъ сердце людей сихъ». (Mc. 6, 10.).

«Могъ бы я, продолжаетъ Симонъ, выбрать тебъ приличное наставление изъ книгъ: но лучше для меня и для тебя — сказать что-нибудь полезное о семъ божественномъ и святомъ Печерскомъ монастыръ »; и потомъ указываетъ на примъръ блаженнаго князя Николая Святоши, который, оставивъ княжение и славу, и честь и богатство, и рабовъ и весь домъ свой, сдълался монакомъ. «Обращу слово къ тебъ, говоритъ далъе Симонъ: Что ты такое сдълалъ? Богатство ли оставилъ?

но не имълъ его. Славу ли? Но не пользовался ею. Ты изъ бъдности перешелъ къ славъ и ко всему благому. Помысли о семъ князъ: подобнаго ему никто изъ князей Русскихъ не сдълалъ. Никто изъ нихъ волею не пошелъ въ иночество; истинно онъ болбе всбхъ князей Русскихъ. Какъ же сравняется твоя укоризна съ его власяницей? Ты призванъ въ наготу, а украшаешься одеждами; и поэтому будешь обнаженъ одежды нетлінія, и осуждень, какъ неимінощій брачной одежды ». И, приведши слова св. Іоанна Лъствичника и инока Евагрія о самоотверженіи, прибавляєть еще: «вчера ты вступиль въ монашество, и уже отрекаешься отъ него; не научившись иночеству, желаешь епископства; не научившись самъ покорности, хочешь всъхъ смирить; мудрствуешь высокое, повелѣваешь съ гордостію, отвѣчаешь вопреки. Изъ твоихъ устъ узналъ я, что ты помышляешь о земномъ, а не о небесномъ, о плотскомъ, а не о духовномъ, о похотяхъ, а не о воздержаніи, о богатствт, а не о нищетт. Ты отступиль отъ свъта и вдался въ тьму; отвергъ жизнь, а уготовалъ себъ въчную муку. Принявъ оружіе противъ врага, ты вонзилъ его въ свое сердце. Пробудись, брать, и внимательно помысли о своемъ житіи, имъя умъ и сердце неподвижными отъ сего святаго мъста. - И еще скажу твоему усердю приличное о Еразмъ черноризцъ, своими пожертвованіями на украшеніе церкви Печерской стяжавшемъ обътованіе славы въ царствъ небесномъ.

«Зная сіе, не думай, брать, что ты всуе истратиль то, что имъль; ибо все изочтено предъ Богомь, даже до мъдницы. Ожидай отъ Бога милости за свой трудъ. Ты устроиль двои двери въ святой и великой церкви Богородицы Печерской, и тебъ отверзетъ Богъ двери милости Своей. Ибо іерси всегда взывають въ той церкви: освяти, Господи, любящія благольніе дому Твоего, и тыя прослави Божественною Твоею силою. Всномни того Патриція, который велъль сковать кресть изъ чистаго золота. Поревновавшій ему юноша и приложившій

немного своего золота сдѣлался наслѣдникомъ всего. И ты, если истратишь то, что есть у тебя, на славу Божію и Пречистой Его Матери, не ногубишь своей мзды. Скажи съ Давидомъ: приложу на всяку похвалу Твою (Пс. 70, 14.), дабы и тебѣ сказалъ Господь: прославляющія Мя прославлю. Ты самъ мнѣ сказалъ: лучше мнѣ истратить, что имѣю, на церковныя нужды, дабы не отнято было пи войною, ни татями, ни огнемъ. Я похвалилъ доброе твое намѣреніе. Обѣщайтеся, сказано, и воздадите. Ибо лучше — не обѣщаться, нежели—обѣщавшись, не отдать. Но если и случится быть окрадену, или лишиться отъ войны, — не ропщи, не смущайся, но прославь за сіе Бога и скажи съ Іовомъ: Господь даде, Господь отъя».

Въ подтверждение своего увъщания Симонъ разсказываетъ объ Арефъ, котораго онъ видълъ самъ въ пещеръ: украденное у него ворами серебро вмънено было ему въ милостыню... « Если бы сего мало было для твоего вразумления; вспомни старца въ Патерикъ, который мелился Богу, чтобы пришли къ нему разбойники и взяли то, что онъ имъетъ. Его молитва была услышана, и все, что имълъ онъ, отдалъ въ руки ихъ. Вотъ, братъ, всякими наставлениями я научилъ тебя. Проси у Господа Бога, чтобы скончатъ животъ свой тамъ въ покаянии и послушании у игумена своего Акиндина. Сіе болъе всъхъ добродътелей, какъ засвидътельствовалъ Аванасій затворникъ».

Казалось бы, здѣсь Симонъ долженъ кончить свое посланіе; но онъ вспоминаеть еще о нетерпѣливости къ обидамъ, обнаруженной Поликарпомъ, и въ назиданіе ему разсказываеть повѣсть о Титѣ и Евагріѣ. « И вотъ еще нѣчто дивное скажу, что самъ видѣлъ. » Разсказавъ о смерти Евагрія, непростившаго Тита, Симонъ прибавляеть: « Мы, слыша сіе, убоялись Бога, рекшаго: оставите, и оставится вамъ, — яко всякъ гнѣвайся на брата свое всуе повиненъ есть суду. (Мате. 5, 22.). Не дай мѣста гнѣвному бѣсу. Кто кому повинется,

тоть тому и поработаеть. Скоро павши, поклопись враждующему противь тебя, чтобы ты не быль предань немилостивому ангелу. Да сохранить тебя Господь оть всякаго гнъва; ибо въ Писаніи сказано: солнце да не зайдеть во гнъвъ вашемъ». (Еф. 4, 26.).

Преподавъ наставленіе Поликарпу сообразно съ его душевными немощами, Симонъ переходить теперь къ сказанію о чудесномъ созданіи Церкви Печерской для всеобщаго назиданія. « Перейду, пишеть онъ, къ другимъ сказаніямъ, да узнають всѣ, что самого Бога промысломъ и волею, Его Пречистой Матери молитвами и хотѣніемъ создана и совершена боголѣпная и великая Церковь Святой Богородицы Печерской, Архимандритія всей Русской земли, Лавра святаго Өеодосія ». Здѣсь разсказываетъ Симонъ о чудесномъ вачалѣ Печерской церкви, о прибытіи мастеровъ церковныхъ и писцовъ изъ Константинополя, объ освященіи церкви Печерской и о святой трапезѣ. « Много бы могъ я къ тебѣ писать, братъ Поликарпъ, такъ заключаетъ свои сказанія Симонъ, но постигнутъ мя повѣсти дѣюща лѣта » (1).

Посланіе Поликарпа не имѣетъ того единства, которымъ запечатлѣно посланіе Симона. По просьбѣ Архимандрита Акиндина, онъ передаетъ то, что слышалъ отъ Симона о цодвижникахъ, жившихъ въ Печерскомъ монастырѣ (2). Цѣль сво-

<sup>(1)</sup> Посланіе Симона къ Поликариу писано не рапъе 1223 года. Пбо Симонъ былъ уже епискономъ и выстроилъ суздальскую церковь, построеніе которой Лаврентьевская афтопись относитъ къ 1224 г., а въ сафдующемъ году Симонъ скончался.

<sup>(2)</sup> Посланіе Поликарна въ иткоторыхъ рукописях имфетъ такое надписаніе: Посланіе къ Архимандриту Печерскому госполину Акиндину Поликарна черноризца, того же святаго монастыря Печерскаго о святыхъ и блаженныхъ Отцъхъ Печерскихъ, еже повельно бысть ему списати Посланіе Поликарново писано посль Симонова; потому что въ немъ уже упоминается посланіе Симоново. Въ иткоторыхъ синскахъ въ концъ сказанія объ Аганитъ современникъ пр. Антонія Печерскаго, есть опредъленіе времени, когда написано сіе посланіе: се же речеся въ 13-е льто твоего игуменства, еже не поминовено за 100 и 60 льть.

его посланія онъ высказываетъ самъ: « да и сущіе по насъчерноризцы увъдять благодать Божію, бывшую въ святьмъ семъ мѣстѣ и сами возревнуютъ житію тѣхъ и прославять Отца небеснаго, показавшаго таковые свѣтильники въ русской землѣ, въ Печерскомъ святомъ монастырѣ». Въ посланіи Поликарпа разсказывается о жизни, подвигахъ и чудотвореніяхъ Никиты затворника, бывшаго послѣ епископомъ Новгородскимъ, Лаврентія затворника, Агапита безмезднаго врача, Григорія чудотворца, затворника Іоанна Многострадальнаго, Моисея Угрина, Прохора, Марка пещервика и Феофила, Феодора и Василія, Спиридона и Никодима просфорниковъ и Алимпія иконописца, Пимена Многострадальнаго (1).

Если бы блаженные Симонъ и Поликарпъ не сохранили для насъ сказанія о подвижникахъ Печерскихъ,— преданія о нихъ для насъ угасли бы, особенно въ паступившія вскоръ смутныя времена раззоренія Россіи монголами.

Много было монастырей въ самомъ Кіевѣ; но что же мы знаемъ объ инсческой жизни въ сихъ монастыряхъ? У лѣто-писцевъ встрѣчаются только изрѣдка краткія упоминанія. Такъ, подъ 1127 г. говорится о Григоріѣ, игуменѣ монастыря Андреевскаго, что онъ былъ любимъ Княземъ Владиміромъ, пользовался честію у Мстислава и у всѣхъ людей (2). Подъ 1185 г. лѣтопись говорить объ игуменѣ монастыря Спасскаго на Берестовѣ, Лукѣ, который посвященъ былъ въ епи-



<sup>(1)</sup> Въ посланіи Поликарпа въ пъкоторыхъ спискахъ представляется первымъ сказаніе объ Агапитъ, а въ другихъ — сказаніе о Никитъ. Въ предисловій къ своему посланію Поликарпъ говоря о томъ, что опъ хочеть описать житія Печерскихъ Отцевъ, да сушій по нась черпоризцы прославятъ Огца небеснаго, показавшаго таковые свътильники, продолжаеть: отъ нихже наменю въ первыхъ преподобнаго Никиту затвориика... далье говоритъ: Лаврентій же блаженный тепль возревновавъ крънкому подвигу тогожде преподобнаго. Можно заключать отсюда, что сказанія о Никитъ и Лаврентів стояли напереди.

<sup>(2)</sup> Лавр. лът. стр. 130.

скопа Ростову. Это быль, пишеть летописець, мужь молчаливый, милостивый къ беднымь и вдовицамь, ласковый ко всякому богатому и бедному, смиренный и кроткій, словомь и деломь утешаль печальныхь. Последуя стопамь Святыхь, восходиль отъ подвига къ подвигу и возносиль молитвы къ Богу какъ кадило, какъ виміамъ благовонный. Победивь мірскую похоть и поправъ діавола и его козни, явился необоримымь противу стрель его, укрепляемый оружіемъ крестнымъ (1). Подъ 1216 г., по случаю кончины Пахомія, Епископа ростовскаго, говорится, что онъ пять лёть иночествоваль въ Печерскомъ монастыре съ добрымъ исправленіемъ, потомъ, тринадцать лёть быль игуменомъ въ монастыре св. Петра (2).

Изъ городовъ, ближайшихъ къ Кіеву, мы знаемъ, что въ Переяславль быль монастырь Михайловскій, бывшій кафедральнымъ (3), и Іоанновскій (4). Въ Черниговъ упоминаются три монастыря: Успенскій, Елецкій и Троицкій-Ильинскій, стоявшіе на Балдиной горт, и Борисоглъбскій. Основаніе первыхъ двухъ монастырей, по преданію, положилъ преподобный Антоній Печерскій. Князь Святославъ черниговскій въ 1060 г. на самомъ краю городскаго укръпленія, къ югозападу, выстроиль церковь Успенія Богоматери, въ честь явившейся на семъ мъсть иконы Богоматери. Когда прибылъ сюда преп. Антоній въ 1069 году, — онъ въ версть отъ Успенской церкви, въ той же горъ, на которой стояла сія церковь, выкопаль себъ въ лъсу пещеру. Князь Святославъ подлъ сей пещеры выстроилъ церковь во имя Пророка Иліи, и когда къ Антонію присоединилось еще ивсколько пустынниковъ, — Святославъ устроиль здысь монастырь. Антоній даль совыть устроить мо-

<sup>(1)</sup> Лавр. авт. стр. 163.

<sup>(2)</sup> Тамъ же стр. 185.

<sup>(3)</sup> Лът. Нест. подъ 1089 г. стр. 89.

<sup>(4)</sup> Лавр. лът. 1146 г. стр. 136. Пиаг. лът. стр. 24.

настырь и при Успенской церкви, называемый Елецкимъ, въ память явленія иконы Богоматери на ели (1).

Всъ сіи монастыри нашествіемъ татаръ обращены были въ груду развалинъ. Сколько еще монастырей изчезло, не оставивъ, можетъ быть, и имени своего!

Въ 1231 г. быль последній торжественный праздникь въ Печерскомъ монастыръ. Это при посвящении Кирилла. Тутъ были Архимандритъ Печерскій Акиндинъ, Игуменъ выдубецкій Михаиль, Игумень Спасскій Петрь, андреевскій Симонь, ееодоровскій Корнилій, васильевскій Аеанасій, воскресенскій Симеонъ, кирилловскій Климентъ, изъ Чернигова Игуменъ борисоглъбскій Іоаннъ. Несчетное множество народа было угощаемо въ обители Печерской (2). Въ 1240 г. татары взяли Кіевъ и раззорили Печерскую обитель. Стъны монастырскія они разрушили до основанія, церковь разломали до половины и всь другія зданія разрушили, иноковъ иныхъ умертвили, другихъ захватывали въ пленъ. Оставшіеся въ живыхъ иноки не имъли уже въ Печерской обители пристанища сколько отъ раззоренія, столько и отъ страха новыхъ нашествій. Иногда только сходились они тайно въ одинъ уцълъвшій отъ раззоренія придълъ церковный на Божію службу по благовъсту въ



<sup>(1)</sup> Скарбница Іоанникія Галятовскаго Нов. Ствер. 1676 г. Чудо 1 и 2-е. Пещеры Черпиговскія были возобновлены въ 1792 г. Ходы въ нихъ большею частію искривленные, и ихъ довольно много; нёкоторые свободны, а другіе такъ тёсны, что едва можетъ пройдти одинъ человѣкъ. Часть ихъ со сводами изъ кирпича, другія безъ сводовъ. При возобновленіи сихъ пещеръ нашли въ нихъ не мало костей человѣческихъ; это кости иноковъ, думавщихъ во время нашествія татаръ укрыться здёсь, но избитыхъ ими. Возлѣ Чернигова между монастырями Елецкимъ п Тронцкимъ были еще нешеры, простиравшіяся саженъ на полтораста Лѣтъ за 50 можно было ходить въ нихъ свободно. Кромѣ того противъ Тронцкаго монастыря къ востоку видны еще небольшія пещеры, которыя называются Онофісвскими. (Дост. Черниг. Чт. Моск. Общ. Ист. и древв. 1847 г. Л² 1. Смѣсь, стр. 12. 14.)

<sup>(2)</sup> Лавр. авт. стр. 194.

малый колоколь, изръдка производимому. А постоянное пристанище они находили себъ по лъсамъ и дебрямъ, выкопали тамъ себъ уединенныя пещеры, которыхъ и доселъ много открывается по всей горъ внизъ отъ Печерскаго монастыря (1).

Болье другихъ пещеры Гнилецкія. Верстахъ въ семи отъ Кіева и въ трехъ отъ села Пирогова, еще до раззоренія Кіева монголами, была Гнилецкая пустыня съ церковію въ честь Рождества Богородицы. Вблизи этого мъста находятся пещеры, называемыя, по преданію, Антоніевыми. Самымъ устройствомъ Гнилецкія пещеры сходны съ Лаврскими. Они имъють два входа: одинъ съ восточной, другой съ западной стороны. Пространство отъ одного входа до другаго на поверхности около 15 саженъ. Отъ каждаго входа пещерная улица идетъ покато внизъ, въ длину саженъ около десяти, вышиной въ сажень, а шириной не болъе аршина. Потомъ эти улицы раздъляются на нъсколько вътвей, или отдъльныхъ входовъ. Тамъ, гдъ развътвляется восточная улица, встръчается ровная площадка, въ срединъ которой устроена небольшая земляная палатка. При задней сторонъ ея обдълана четвероугольная глыба земли, напоминающая престоль; съ левой же стороны обдъланная узкая глыба представляетъ подобіе жертвенника. По такимъ признакамъ, равно какъ и по разительному сходству этой палатки, такъ называемою общиною св. Отцевъ, находящеюся въ Лаврскихъ Антоніевыхъ пещерахъ, въ которой совершалось древними иноками богослужение, нельзя не предполагать, что эта палатка устроена была для той же благочестивой цёли. Вокругъ нея, отдёлясь ходами и простёнками, на разныхъ сторонахъ ея находятся три келліи, шириною въ два аршина, длиною около трехъ. Въ каждой келліи устроено земляное ложе и на ствиахъ вырвазны кресты. Здвсь,

<sup>(1)</sup> Циат. 45т, стр. 179. Сицопс. Кіев. стр. 87 и 88,

137

въроятно, было главное пребывание Печерскихъ иноковъ, бъжавшихъ изъ своей раззоренной татарами обители (1).

Прошло много времени, прежде нежели Печерская обитель достигла вновь цвътущаго состоянія. Но ея заслуга уже была совершена. Долго она была учительницею правственности Христіанской. Болье 50 изъ числа ея иноковъ занимали епископскія кафедры. Ея уставъ принять всюду. Ея иноки положили начало многимъ обителямъ. Жизнь подвижниковъ Печерскихъ, сохранившаяся въ писаніяхъ Печерскихъ иноковъ, сдълалась примъромъ для подражанія, побужденіемъ къ лучшимъ подвигамъ, и самыя писанія иноковъ Печерскихъ Іакова, Нестора, Симона и Поликарпа сдълались руководствомъ къ благочестивой жизни.

Послѣ раззоренія и опустошенія южной Россіи монголами, монашество замѣтно здѣсь угасло. Съ одной стороны мечь монголовъ и крымскихъ татаръ, съ другой постоянные набѣги литовцевъ не давали мірнаго пріюта для иноческой жизни. Любители иноческой жизни удалялись болѣе на сѣверъ Россіи, чтобы тамъ, въ глубинѣ лѣсовъ, проводить иноческую жизнь.

## СОСТОЯНІЕ ИНОЧЕСТВА НА ВОЛЫНИ, ВЪ ГАЛИ-ЦІИ, ПОЛОЦКЪ И СМОЛЕНСКЪ.

На югь Россіи, иноческія обители сохранялись и умножались на Волыни и въ Галиціи, подъ защитою сильныхъ православныхъ князей.

<sup>(1)</sup> Кісвлянивъ 1840 г. стр. 63. Фундукл. обозр. Кісв. древп. Кісвъ. 1841 г. стр. 27.

На Волыни во Владимір'ї былъ Богородичный канедральный монастырь (1), Михайловъ (2), Святогорскій (3) и Апостольскій (4). Въ Галицкомъ княжествъ Даніиловъ въ Угровскъ (5), въ Холмъ канедральный и Полонинскій не вдалекъ отъ Галича (6), Синеводскій въ Стрыйскомъ округь (7), Георгіевскій во Львовъ (8), Съвскій близъ Санбора и Лавровъ въ Санборскомъ округъ (9). Для насъ сохранилось имя только одного изъ великихъ полвижниковъ сихъ монастырей. Григорія Полонинскаго. Въ Князъ Новгорода Литовскаго, Воишелкъ, жестокомъ язычникъ, пробудился страхъ ( Божій, и онъ рышился принять креіценіе, крестившись-вполнъ посвятить себя Богу, отказаться оть княженія и вступить въ монастырь. Онъ пошель въ Полонинскій мопастырь, гдб быль игуменомъ Григорій. Григорій, говорить летописець, быль человъкъ святой, какого не было до него и послъ него не будеть. Здъсь Воишелкъ постригся и пробыль подъ его руководствомъ три года (10). Потомъ, съ его благословенія, пошель въ Святую гору Авонь, но, по опасностямь времени, принужденъ былъ возвратиться изъ Болгаріи въ отечество. Здъсь на берегу Нъмана, не далеко отъ Новогродка, основаль онъ свой монастырь и сталь подвизаться въ немъ.

t 1 ) Ипат. авт. стр. 202.

<sup>(2)</sup> Тамже стр. 204.

<sup>(3)</sup> Несторъ въ житін Өеодосія. Основанъ сей монастырь Варлаамомъ, первымъ Игуменомъ Печерскимъ.

<sup>(4)</sup> Ипат. лът. стр. 215. 222.

<sup>(5)</sup> Тамъ же стр. 204.

<sup>(6)</sup> Тамъ же стр. 201.

<sup>(7)</sup> Ист. Госуд. Росс. Кар. IV, пр. 20.

<sup>· (8)</sup> Тамъ же примеч. 144.

<sup>(9)</sup> Акт. Зап. Росс. Т. 1. пр. 28. Въ Спасскомъ монастыръ былъ и погребенъ его строитель Левъ Даніиловичь 1301 г.

<sup>(10)</sup> Инат. лът. стр. 201. Новгор. лът. стр. 1. 38. Новгородская лътонись говоритъ, что Воншелкъ постригся въ св. горъ Синайской и тамъ пробылъ три года. Но мы предпочитаемъ извъстіе вольнскаго лътописца, ближе знавшаго дъло.

Ни насмъшки, ни угрозы отца не могли его отклонить отъ иноческой жизни. Оставивъ на время монастырь (1263 г.), чтобы подавить смуты въ отечествъ послъ гибели своего отца, инокъ – князь почелъ для себя первымъ долгомъ вызвать священниковъ, преимущественно изъ Пскова, для обращенія литовцевъ въ православную въру. Потомъ, въ 1268 г. опять удалился въ монастырь св. Даніила и тамъ облекся въ иноческую одежду и призваль къ себъ Григорія, чтобы опять пользоваться его наставленіями въ иноческой жизни. Затсь Княземъ Львомъ Воишелкъ былъ убитъ; и другой Князь литовскій Римонть, сынь Тройдена, жиль и умерь инокомъ въ Новгродскомъ Лаврищевомъ монастыръ (1). Василько, отецъ Князя галицкаго Владиміра, провель остатокъ дней своихъ въ дикой пещеръ подъ горою Георгіевскаго Львовскаго монастыря, оплакивая гръхи мірскаго властолюбія и кровавой діятельности (2). Никто изъ князей южныхъ не построилъ столько монастырей, какъ сынъ Василька Владиміръ, истинный страдалецъ Божій (3).

Промыслъ сохранялъ иноческія обители въ Червонной Руси, какъ свои служебныя орудія въ обращеніи язычествующихъ литовцевъ въ Христіанство и въ защитъ православія противъ вліянія папизма.

Подобное же значеніе имъли иноческія обители и въ полоцкомъ княжествъ на съверозападной границъ русскихъ владъній.

Первые монастыри въ Полоцкъ основаны вмъстъ съ учрежденіемъ епископской каоедры, еще въ XI в. (5). Не только въ XII в. подвиги полоцкой княжны Евфросиніи, по мірскому

<sup>(1)</sup> Ипат. лът. стр. 204. Густин. лът. стр. 346. Акт. Запад. Росс. Т. 1. пр. 28.

<sup>(2)</sup> Карама. 4 прим. 144.

<sup>(3)</sup> Инат. лът. стр. 204-225.

<sup>(4)</sup> Первый мочастырь въ Полоцкъ былъ Софійскій канедральный.

имени Предславы, дочери полоцкаго Князя Георгія— Святослава Всеславича, освътили для исторіи иноческую жизнь въ семъ городъ.

Предслава, озаренная ръдкими совершенствами души и тъла, въ самомъ цвътъ юности, отвергнувъ блестящія увеселенія не только княжескаго Двора, но и всего міра, рѣшилась посвятить себя на служение Богу. Въ то время, когда многие князья искали руки ея для любимыхъ сыновъ своихъ и сами родители Предславы помышляли избрать для нея достойнаго супруга, она тайно оставила отеческій домъ и облеклась въ иноческую одежду въ одной изъ обителей, гдъ жила инокинею ея тетка, супруга Князя Романа Всеславича. Евфросинія, — такъ названа Предслава по ея постриженія, — пребывала сперва при епископскомъ Софійскомъ храмъ въ уединенномъ притворъ (голубцъ), упражняясь въ постъ и молитвахъ. Въ часы отдыха отъ молитвенныхъ занятій, она занималась списываніемъ Священныхъ книгъ. Въ самыхъ детскихъ годахъ она отличалась особенною любовію къ образованію, такъ что изумлялся ея отецъ этой охоть къ ученю. Потому и теперь списываніе книгь было любимымъ ея занятіемъ. Ціною трудовъ своихъ она питала нищихъ. Спустя нѣсколько времени, по любви къ безмолвію, пожелавъ переселиться за городъ, по указанію Ангела, она избрала себѣ для жительства такъ называемое сельцо или подворье съ угодьями, принадлежавшее къ архіерейской канедрв, гдв находилась малая деревянная церковь, посвященная имени Спасителя, при коей погребали епископовъ полоцкихъ. Испросивъ себъ у Епископа сіе мъсто, Евфросинія, съ его благословенія, основала здъсь дъвичью обитель, воздвигла каменный храмъ Всемилостивому Спасу (1) и выпросила для онаго у греческаго Императора

<sup>(1)</sup> Въ двухъ верстахъ огъ Полоцка при рѣчкѣ, на возвышенномъ мѣстѣ, и теперь еще стоитъ храмъ, воздвигнутый Евфросиніею. Оставшілся

Мануила и Цареградскаго Патріарха Луки Хризоверга Ефесскую икону Богоматери (1). Сдълавшись игуменіею, она приняла къ себъ въ обитель младшую свою родную сестру Гридиславу (Евдокію) и двоюродную Звениславу (Евпраксію), дочь Князя Бориса Всеславича, такъ же двухъ племянницъ, дочерей брата своего Вячеслава. Евфросинія для себя и для сестры устроила на хорахъ съ правой и лъвой стороны двъ тъсныя келліи, гдъ онъ и предавались богомыслію. Въ житіи Евфросиніи сохранилась трогательная бестда, которою возбуждала она сестеръ къ подвижничеству. « Я собрала васъ о Господъ, какъ кокошь птенцовъ своихъ подъ крылья и какъ словесныхъ овецъ на божественную пажить. И такъ, паситеся въ заповъдяхъ Господнихъ и возрастайте въ добродътеляхъ отъ силы въ силу, чтобы я могла радостно пещись о вашемъ спасеніи и поучать вась и съ веселіемъ видъть духовные плоды трудовъ вашихъ. Ибо стараюсь многими поученіями съять въ васъ словеса Божін; но сердечныя ваши нивы остаются въ прежнемъ видъ и не эръютъ въ совершенство добродътелей, а время жатвы приближается и лопата готова на гумнъ, чтобы отребить плевелы отъ пшеницы. И страшусь, да не обрящутся въ васъ плевелы и да не будете преданы огню неугасимому. Потщитесь, молю васъ, сестры мон, потщитесь соблюсти себя отъ гръховныхъ плевелъ и избъгнуть огня геенскаго. Содълайтесь чистою пшеницею Христовою, измелитесь въ жерновахъ смиренія, постническими трудами, чистотою, любовію и молитвами, да будете Богу какъ хлѣбъ сладкій!»

Вблизи своей обители Евфросинія соорудила другую церковь во имя Пресвятой Богородицы, благольнио украсила се

на стънахъ надвиси и живопись относятся ко времени основанія храма. Кеппена опис. Росс. памяти. М. 1822 г. 33.

<sup>(1)</sup> Ефесская икона Богоматери находится теперь въ Торонцъ и именуется Корсунскою.

иконами и учредила при ней особое общежите для иноковъ. Снабдивъ оба монастыря разными угодьями и давъ имъ свой уставъ (нарядъ), поручила управлене Спасской обители сестръ своей Гридиславъ, а сама, по данному объщаню, отправилась съ братомъ княземъ Давидомъ и сестрою Евпраксею въ Палестину для поклонения гробу Господню.

Примъры путешествія Русскихъ иноковъ въ Герусалимъ были неръдки и въ первыя времена Христіанства въ Россіи. Такъ, первый игуменъ Печерскій, Варлаамъ, быль въ Іерусалимъ около 1060 г. Въ половинъ XII въка столько являлось желавшихъ идти на Востокъ, что пастырямъ Церкви надлежало оныхъ останавливать. Нифонтъ, Епископъ Новгородскій, не дозволяя разръшать каждому идти на Востокъ, говорилъ: иные идуть за темъ, чтобы, скит ясь тамъ и здесь, пить и ъсть чужое; это худо, надобно запрещать (1). Настыри Перкви не запрещали совстмъ путешествій къ святымъ мъстамъ, а только старались внушить богомольцамъ правильное понятіе о достоинствъ сихъ подвиговъ. Въ началъ XII в. быль въ Іерусалимъ игуменъ Даніилъ. Въ своемъ хожденіи онъ пишетъ: «поставихъ азъ кадило на святомъ гробъ и поклонихся честному тому гробу и облобызахъ съ любовію и слезами мъсто святое, идъже лежало пречистое тъло Господа нашего Іисуса Христа». Тамъ онъ молился за свою отчизну, за ея князей, друзей и знаемыхъ. Тамъ онъ нашелъ и другихъ Русскихъ поклонниковъ. Даніилъ указываетъ и на заблужденіе, что многіе, сходивъ въ Іерусалимъ, считаютъ это за особую заслугу и гордостію теряють мзду свою (2).

Но чистое желаніе и одно горячее усердіе влекло Евфросинію въ Святую Землю. Посътивъ Святыя Мъста, ознаменованныя подвигами и страданіями Спасителя, поставила она на

<sup>(1)</sup> Вопрос. Кирика Памяти. Росс. Слов. XII в. Калайл. стр. 176.

<sup>(2)</sup> Сказ. русск. пар. Сахар. ч. 2. Путешествіе Данівла.

гробѣ Его златую кадильницу съ виміамомъ. Тамъ, въ Святой Землѣ, и кончила жизнь свою преподобная Евфросинія въ Іерусалимскомъ монастырѣ Богоматери, въ 1175 г., и по завѣщанію ея, погребена въ палестинской обители Өеодосія (1).

Въ XII въкъ также распространилось монашество и въ области смоленской въ сосъдствъ съ Полоцкомъ. Изъ житія Авразмія смоленскаго видно, что иноческія обители въ XII въкъ были многочисленны въ Смоленскъ.

Авраамій быль сынь благочестивыхь родителей. Отець его пользовался всеобщимь уваженіемь и оть народа и оть князей, за услуги въ судь и на войнь. Быль милостивь, тихь, прилежень къ молитвь и Церкви, также и мать его украшена была благочестіемь. Они имьли 12 дочерей, но не было у нихь сына. Много обътовь давали они, раздавая милостыню по монастырямь и церквамь, много молились, чтобы Богь даль имь сына. Наконець молитва была услышана: еще тогда, какь младенець быль во чревь, въ чудномь видьніи одной благочестивой инокинь, — предуказана была благодать, которая имьла почивать на немь. Однажды посль заутрени инокиня заснула, и слышить, что ударяють къ ней въ дверь и говорять: встань скорье и иди къ Маріи; у ней родился сынь, ты должна крестить его. Ей казалось, что она почила, и

<sup>(1)</sup> Степ. кн. 1. 271. Карамз. II. 441. Жизиь Евфросиній описана была при Митрополить Макарів. Полное и осповательное изследованіе о жизни преподобной Евфросиній издано К. С. Сербиновичемъ. С.П.Б. 1841 г. Кромв монастырей, основанныхъ преподобной Евфросиніей, въ Полоцкв известны еще монастыри: Тронцкій за ріжою Пологою, Михайловскій Городецкій, Воскресенскій или Мошенецкій въ пижнемъ замкв. Николаевскій на Лучив, основанный Епископомъ Симеономъ Новгородіцемъ въ XIII в. Борисоглабскій или Візачицкій; Космодаміанскій, Преображенскій или Заполоцкій и Георгієвскій въ полів. Въ XIV вікв Князьями Полоцкими—Опуфріємъ построенъ Предтеченскій монастырь на островів Екиманскомъ, и Михаиломь—Петровскій въ Полоцкомъ замкв. Акт. Зап. Росс. Т. І. пр. II. Л. 13. 14. 27.



видить, что младенца моють. Подлъ него стоить, множество свътольныхъ священниковъ, какъ бы совершая крещение, и съ ними пресвътлая жена, держащая пресвътлую, бълъе снъга, одежду. Слуги спрашивають, кому отдать это дитя. Она вельла принесть къ себъ и облекла его въ свътлую одежду и передала матери ». Когда инокиня разсказала это видъніе Марін, она отвъчала, что въ этоть часъ она почувствовала, что имъетъ младенца во чревъ. Съ юныхъ лътъ присутствие благодати Божісй обнаружилось въ Авраамів. Отданный въ ученіе книжное, онъ вскоръ изучилъ грамоту. Чуждаясь дътскихъ игръ, любилъ ходить къ церковному Богослуженію. Пришедши въ возрасть, онъ отличался красотою. Родители хотъли, чтобы онъ вступилъ въ бракъ, но, презирая мірскія удовольствія, опъ хотълъ жизни пноческой. Родители его скоро отошли къ Богу. Онъ раздалъ все имъне, оставшееся ему отъ родителей, убогимъ, вдовамъ и сиротамъ, совлекъ съ себя свътлыя ризы, облекся въ худыя, и ходилъ, подобно нищему и нерадивому, усердно моля токмо Бога, чтобы Онъ показалъ ему путь, которымъ онъ можетъ достигнуть спасенія. И наконецъ тайно ушелъ въ монастырь Пресвятой Богородицы, называемый Селище, отстоящій отъ Смоленска въ пяти верстахъ, и тамъ принялъ пострижение. Сдълавшись инокомъ, онъ усугубилъ свои труды и подвиги. Чтеніе отеческихъ писаній было любимымъ его занятіємъ. Писанія Ефрема Сирина, Святаго Іоанна Златоустаго , житіе Святаго Өеодосія Печерскаго и другихъ святыхъ житія и поученія составляли его какъ бы пищу, просвъщая ими душу и помыслы и питаясь словомъ Божіимъ. Какъ трудолюбивая пчела, собирая отвсюду душеспасительныя писанія, иныя списываль самь, другія чрезь многихъ писцевъ. Любилъ Аврамій своею мыслію переноситься къ Святымъ Мъстамъ, гдъ проводилъ земную жизнь свою Господь Іисусъ Христосъ, особенно въ Герусалимъ къ мъстамъ, запечатлъннымъ страданіями и кровію Спасителя, къ Его живоносному гробу, и туда, гдъ подвизались подвижники иночества — въ пустыню Египетскую Антонія Великаго, и на мъсто ученика его Иларіона и другихъ подвижниковъ Палестины — Евоимія, Саввы, Осодосія, ревнуя подражать ихъ жизни.

Видя добродътельную жизнь Аврамія, Игуменъ и всѣ братія радовались. Аврамій сохраняль полное послушаніе къ Игумену, любовь и смиреніе ко всей братіи. Игуменъ, самъ весьма свъдущій въ духовныхъ писаніяхъ, даль дозволеніе Аврамію принимать мірянъ и давать имъ наставленія. Взирая на добрую жизнь Аврамія, Игуменъ поставиль его священникомъ. Это было въ княжение Мстислава. Принявъ высокій санъ, Аврамій усугубилъ труды и смиреніе. Каждый день совершаль онь Божественную службу. Чемь более возрасталь онь въ духовной жизни, тъмъ болъе Богъ посылалъ для него искушеній, чтобы еще болье очистить его, какъ золото въ горнилъ. Онъ самъ говорилъ: пять лътъ я терпълъ искушеніе, поносимый, нечествуемый, какъ злодьй. Діаволь воздвигь противъ него вражду, такъ какъ многіе приходили къ Аврамію изъ города, пользуясь его духовнымъ ученіемъ, исправлялись отъ гръховъ своихъ. Можетъ быть, Господу угодно было сей свътильникъ поставить на болье видномъ мъстъ, чтобы онъ могъ свътить большему числу. Нъкоторые іереи иноки и даже міряне начали враждовать противъ Аврамія. Владъя даромъ слова, Аврамій такъ утьшалъ приходящихъ, плъняль ихъ души и смысль, что не хотъли бы разстаться съ нимъ. Самъ Игуменъ исполнился зависти къ тому, что столько народа собиралось къ Аврамію, запретилъ ему учить, и дълалъ ему много оскорбленій. Аврамій оставиль Богородицкій и перешель, въ городь, въ Крестовоздвиженскій монастырь. Здъсь еще болъе стало приходить народа въ Аврамію. Преданные ему посттители приносили ему много имущества. Онъ, имъя мало нужды для себя, раздавалъ часть приносимаго бъднымъ, другую употреблялъ на украшение святой Церкви,—

украсилъ Церковь иконами, утварію, свъчами. Много сбиралось народу слушать Божественное пъніс и чтеніе въ сей обители. Аврамій быль не только искусный чтець, но объясняль все темное для всёхь, кто ни приходиль къ нему. Давая сномъ необходимый отдыхъ своему тёлу, онъ любилъ большую часть ночи проводить въ молитвъ, преклоняя колъна, бія въ перси, проливая слезы, и молилъ Бога помиловать людей и отвратить отъ нихъ всякій гитвъ. Онъ написалъ двъ иконы — на одной изображенъ былъ страшный судъ, на другой — прохожденіе души по мытарствамъ. Возбуждаясь самъ зрънемъ сихъ иконъ къ постоянной памяти о часъ смертномъ и страшномъ судъ, онъ и другихъ заставлялъ останавливаться чаще мыслію на последнихъ. Аврамій—пишеть его жизнеописатель-имъль черную бороду, образомъ, яко Василій Великій, развъ плъшиву имъяй главу. Отъ строгаго поста и воздержанія быль чрезвычайно худъ и блідень. Вина онъ совстви не вкушалъ и воду пилъ въ мъру, ненавидълъ дорогія одежды, любиль облекаться въ худыя. Совершая самъ съ глубокимъ благоговъніемъ Литургію, онъ строго запрещаль во храмъ Божіемъ разговоры, внушая всю мысль устремлять единственно къ Богу. Діаволъ много разъ разными мечтаніями искушалъ и привиденіями думаль соблазнить душу крепкаго ратоборца, но, охраняемый помощію Вожією, онъ отражаль всѣ вавѣты лукаваго. Не могши самъ одолъть святаго, діаволъ возбудиль противъ него людей. Зависть къ славъ, которою онъ пользовался за мудрыя наставленія, побудила распустить слухи, что онъ еретикь, читаеть голубиныя книги, начали клеветать на него Епископу, наконець возбудили такое волпеніе, что весь городъ собрался противъ Аврамія, и потребовали, чтобы онъ призванъ былъ на дворъ Епископа. Силою, съ поруганіемъ, повлекли его изъ обители. Готовый принять даже смерть, препод. Аврамій молился, чтобы Богъ утинилъ это волненіе и простиль въ ожесточенной слопой злобъ ругающихся ему. Господь не замедлиль явить свою помощь. Въ то время, какъ

Аврамія влекли на судилище, Господь явился Лукъ прусину въ монастыръ святаго Архангела Михаила, совершавшему тогда ІХ-й часъ. Лука слышить голось: Воть моего угодника съ двумя учениками ведутъ на соборище для истязанія, не соблазняйся о немъ! Лука поспъшиль къ буйной толпъ, обличалъ беззаконныя клеветы, повторяемыя на Аврамія, угрожалъ страшнымъ судомъ Божіимъ за беззаконное дѣло. « О, еслибы, говориль онь, я быль бы такь грышень, какь сей праведникъ! » Дъйствительно всъ обличенія, возводимыя на Аврамія, на судъ предъ Епископомъ и Княземъ оказались клеветою. Епископъ велълъ удалиться Аврамію въ Богородицкій монастырь, и тамъ съ двумя преданными ему учениками отданъ быль онь подъ строгій присмотрь. Многіе граждане, лишенные благихъ наставленій Аврамія, обратились къ худой жизни. Лазарь, бывшій тогда Священникомъ (1) и послѣ преемникъ Игнатія на Епископскомъ престолъ Смоленска, видя несправедливое гоненіе на Аврамія, пришель къ Епископу Игнатію. « Городъ строго будеть наказань, сказаль Лазарь, если не раскается въ своей злобъ противъ Аврамія ». Господу угодно было, чтобы слова Лазаря подтвердились очевиднымъ образомъ. Въ Смоленскъ долго не было дождя, такъ что всъ нивы и сады стали сохнуть. Епископъ Игнатій со всёмъ духовенствомъ совершалъ крестный ходъ вокругъ города съ молебствіемъ о дождь, но Богь не посылаль дождя. Одному ісрею пришло на мысль просить Епископа Игнатія, чтобы онъ разръшилъ священнодъйствіе Аврамію и просилъ его молитвъ о

<sup>(1)</sup> Лазарь упоминается въ посланія Симона къ Поликарпу. Симонъ пишетъ, что Верхуслава хотвла, чтобы Поликарпъ поставленъ былъ въ Епископы на мѣсто Лазаря. Въ житія Аврамія говорится объ немъ: истинною рещи, яко поборникъ и пастухъ Христовы Церкви и словесныхъ овецъ. Сей бо аще Бога ради оставилъ Епископью свою и за много обилъніе Святыхъ Церквей иже обидятъ властели отнимающе пмѣнія и злая безъ правды творяще и обидяще вдовица и спроты.

дождъ. Игнатій охотно вняль сему совъту, и призвавь Аврамія, просиль у него прощенія въ техъ мерахъ строгости, которыя вынуждены были волненіемъ народнымъ, и благословилъ его вновь совершать Литургію и вмъсть упрашиваль его вознести свои молитвы о томъ, чтобы Богъ даровалъ дождь». «Кто я гръшный, сказалъ Аврамій, что ты Святитель возлагаешь на меня послушаніе выше моихъ силъ. Твоя молитва можетъ разверсть небо. Но не прекословлю твоему повельнію.» Отпущенный Епископомъ, идя въ свою обитель, Аврамій возносиль уже молитву въ Богу о дождъ, и не успъль онъ дойти до своей келліи, какъ благотворный дождь оросиль землю. Всъ видъли въ семъ знаменіе особой милости Божіей къ преподобному Аврамію, и стали почитать его болье прежняго. Блаженный Епископъ Игнатій пожелаль въ честь Игнатія Богоносца, какъ дня своего Ангела, создать храмъ. Купивши мъсто, бывшее подъ огородами городскими, онъ выстроилъ здёсь небольшую деревянную церковь во имя Святаго Игнатія. lloтомъ, нашедши болбе удобное мъсто, разрушивъ эту церковь, выстроилъ другую — въ честь положенія ризы и пояса Пре-святой Богородицы. При церкви онъ собралъ нъсколько иноковъ, которыхъ содержалъ на свой счеть. Призвавши къ себъ блаженнаго Аврамія, просиль его принять начальство надъ сею братіею. Здъсь наконецъ нашелъ себъ усповоеніе Аврамій отъ многихъ скорбей своей подвижнической жизни. Новый монастырь былъ вблизи города, и свободно приходили къ нему нуждавшіеся въ утъшеніи, съ любовію и радостію принимали его совъты. Князья и бояре, знатные и убогіе, съ женами и съ дътьми, стекались слушать Аврамія. Много было желавшихъ поступить въ обитель къ Аврамію подъ его руководство. Но съ великою осторожностію принцыаль Аврамій въ свою обитель. У него было только 17 человъкъ братіи. Желающимъ вступить въ иночество показывалъ онъ вст трудности званія иноческаго, подвергалъ ихъ испытанію и тогда уже принималь въ себъ. Съ Епископомъ Игнатіемъ соединяль ихъ

союзъ истинной любви, — они утышались взаимно другь другомъ. Вскоръ Игнатій преставился къ Богу (1). Мысль о смерти и страшномъ судъ, на которой такъ часто любилъ останавливаться Аврамій, еще болъе занимала его душу послъ кончины блаженнаго Игнатія. Денно и нощно молился онъ со слезами удостоиться неосужденно предстать предъ престоломъ Божіимъ. Внушалъ и своей братіи не оставлять памяти часа смертнаго и просилъ не забывать его въ молитвахъ. И его теченіе приближалось къ концу. Иятьдесятъ лътъ провелъ онъ въ подвигахъ иночества и, мирно, съ упованіемъ на милость Божію, предалъ духъ свой Богу, Котораго возлюбилъ съ первыхъ дней своей жизни (2).

При урочищѣ Смядынѣ, близь Смоленска, еще въ 1138 году упоминается монастырь, въ которомъ въ 1145 году выстроена каменная Церковь во имя Бориса и Глѣба, въ память мученической кончины князя Глѣба, убитаго здѣсь. Ослѣпленные владимірцами князья — Мстиславъ и Ярополкъ Ростиславичи, потомъ освобожденные Всеволодомъ Юрьевичемъ, на пути своемъ въ южную Россію, прозрѣли въ Смоленскѣ 15 Сент. 1177 года, съ усердіемъ молясь въ Смядынской церкви. Здѣсь постригся смоленскій князь Давидъ Ростиславичъ, предъсвоею кончиною 1197, Августа 28.

Въ Смоленскъ подвизался, хотя и не знаемъ, въ какомъ монастыръ Климентъ до своего поставленія въ Митрополита Кіева. Въ лътописи говорится, что онъ въ 1147 г. выве-

<sup>(1)</sup> Въ автоп. Испатій упоминается еще живымъ въ 1206 году.

<sup>(2)</sup> Житіе Аврамія Смоленскаго писано Ефремомъ ниокомъ и втроятно настоятелемъ монастыря Авраміева, который именуетъ себя ученикомъ. Во многихъ случанхъ опъ ссылается на очевидцевъ. Писалъ онъ после удаленія Лазаря съ Епископскаго престола въ Смоленскъ. Очевидно до нашествія Тагаръ. Следоват. въ самомъ начале XIII века, во второмъ десятильтія.

денъ изъ заруба, или молчальной келліи, бѣ бо черноризецъ схимникъ и бысть книжникъ и философъ, такъ, якоже въ Русской землѣ не бящетъ (1).

<sup>(1)</sup> Ипат. лвт. стр. 29.

## ИНОЧЕСКІЯ ОБИТЕЛИ

R L

## HOPPOPOAS.

Въ Новгородъ, такъ же какъ и въ Кіевъ, иночество явилось вмъстъ съ водвореніемъ здъсь Христіанства. О Епископъ Іоакимъ говорится, что, соорудивъ Софійскій храмъ, онъ выстроилъ для себя монастырь (1). Преданіе говоритъ, что на холмъ при истокъ Волхова изъ Ильменя, верстахъ въ четырехъ къ югу отъ нынъшняго Новгорода, тамъ, гдъ стоялъ Перунъ Новгородскій, тотчасъ же послъ низверженія Перуна устроенъ былъ монастырь, который по этому названъ Перынемъ, или Перынскимъ (2).

Но большее развитіе и лучшее устройство иноческая жизнь въ Новгородъ получила тогда, какъ Епископами Новгородскими были постриженники и подвижники Печерской обители: Ни-

<sup>(1)</sup> Cyupaca. at/r. crp. 11.

<sup>(2)</sup> Истор. Роск. 1ер. ч. V, стр. 318. Перынскій монастырь упраздненъ въ 1784 г. и слъданъ приходскою церковью Юрьевской слободы. По описи 1618 г. видно, что въ семъ монастыръ были церкви во имя Успенія Богоматери и Святыя Тропцы.

кита (1096—1108) и Нифонть (1130—1155) ( 1 ). Строгій подвижникь съ юныхъ льть и посль искушенія, постигшаго въ затворь, научившійся смиреніемь ограждать свои подвиги, Никита, славный святостію жизни и даромъ чудотворенія, примъромъ своей жизни и своими наставленіями, какъ знакомый съ уставомъ Печерской обители, могъ пробудить стремленіе къ иноческой жизни.

Въ 1106 г. прибыль въ Новгородъ Антоній изъ нижней Италіи, какъ говорить преданіе (2). Происходя отъ православныхъ родителей, онъ постригся въ Италіи и долго жилъ въ пустыни. Но гоненіе, воздвигнутое на православныхъ, заставило его удалиться изъ родины. Прибывъ въ Новгородъ, Антоній въ трехъ верстахъ отъ кремля, внизъ по теченію Волхова, на правомъ берегу его, тамъ, гдѣ стояло село Волховское, избралъ себѣ мѣсто для жительства (Д.Я. Антоній, пишетъ онъ въ духовной граматѣ, худшій между монахами, вышелъ на сіе мѣсто, не получивъ имѣнія ни отъ князя, ни отъ епископа, а принялъ только благословеніе отъ епис-

<sup>(1)</sup> Симонъ Еписконъ Владимірскій, въ посланій къ Поликарпу перечисляя Епископовъ, вышедшихъ изъ Печерскаго монастыря, не говорятъ о Никитв, чтобы опъ былъ постриженникомъ Печерскаго монастыря. Сказавши о Германъ (1078—1096, онъ послъ него говоритъ о Нифонтъ. Но Поликарпъ въ своемъ посланіи къ Акиндину притетъ, что Никита былъ послъ Епископомъ Новгорода и прославился даромъ чудотвореній.

<sup>(2)</sup> Житіе Антонія по рукописямъ списано той же обители ученнюмъ его, священно-инокомъ Андреемъ, иже быёть отецъ его духовный, и по немъ тоя же обители игуменомъ (Рук. Лавр. Биб. Собор. вел. № 8, л. 434). Но очевидно, это поздиващее произвеленіе. Такъ въ житім говорится: «въ то время у Новгородскихъ людей че бысть денегъ, по имаша слитки сребряные, ово въ гривну, ово въ полтину, ово въ рубль». Слъдовательно житіе писано уже тогда, какъ явилась денежная система монетвая. Житіе противоръчитъ льтописи, утверждая, то Антоній при спископъ Някитъ выстроилъ каменную церковь и росписаль ее. Но Никита скончался въ 1108 году, а Антоній заложилъ перковь въ 1117 г., росписаль въ 1128 г. Житіе Антовія составлено въроятно послъ преславленія мощей его (1597). Сохранились двъ граматы Антонія, изъ которыхъ можно запиствовать пъкогорыя свъдъція объ немь.

копа Никиты, и паша на чужой земль не для себя одного. но для братіи и для сироть, не даваль себъ покоя, терпя досады отъ здъшнихъ Христіанъ. Пусть разбереть Матерь/ Божія, сколько бъдъ перенесъ я за сіе мъсто. Вотъ объявляю когда я сълъ на этомъ мъств, я далъ за землю и за тони 70 гривенъ, а за село за Волховское 100 гривенъ ». «А ку пиль землю, пишеть онт въ другой грамать, у дътей по садника Ивана ». Сначада Антоній выстроилъ деревянную церковь во имя Рождества Богоматери. Потомъ въ 1117 г. заложилъ каменную церковь, достроенную чрезъ два года и росписанную спустя шесть льть; въ 1127 г. заложиль каменную трапезу, и надъ нею храмъ Срътенія Господня, а въ 1131 г. спископомъ Нифонтомъ поставленъ въ игумена и скончался въ 1147 г., сорокъ лътъ трудившись, чтобы молитвою собрать и успокоить детей духовныхъ (1). Передъ кончиною поручаль онъ монастырь Пресвятой Богородицъ и подъ клятвою заповъдывалъ, чтобы избраніе игумена было не по мадъ или насилію, но по доброму согласію братіи. Въ послъдней заповъди усматривается вліяніе устава обители Өеодосія. Благословенный на монашескіе подвиги Никитою, возведенный въ игумена Нифонтемъ, Антоній, втроятно по ихъ наставленію, вводиль у себя въ обители уставъ обители Печерской.) 19 То Антоній заботился о духовномъ просвъщеній своихъ учениковъ, доказываютъ труды доместика (2) Антоніева монастыря, Кирика, при жизни Антонія (1136 г.) написавшаго статью о хронологіи (3), и потомъ вопросы

<sup>(1)</sup> Новг. лът. 1-н, стр. 4 - 6—10 Новг. лът. 2-я, стр. 123. 124. Новг. лът. 3-я, стр. 213.

<sup>(2)</sup> Званіе доместика приписываемоє Кирику, также можеть служить свидътельствомъ, что уставъ въ Антонієвомъ монастыръ быль уставъ Печерской обители.

<sup>(3)</sup> Кирика діакона и доместика Новгородскаго Антовієва монастыря ученіє имже віздати ченовінку числа всіхъ літть. (Тр. Общ. Ист. и Древн. Росс. ч. 4. стр. 122—129)

A. A.

Новгородскимъ пастырямът Пзъ вопросовъ цирика для иноческой жизни замъчательны правила, что мірской священникъ можетъ постригать въ иноки. Одобряе ся постриженіе въ схиму въ старости и воздержаніе въ теченіе осьми дней послъ постриженія отъ скоромной пищи. Въ праздникъ Воздвиженія Креста запрещается инокамъ ъсть рыбу, а въ среду и пятокъ не вельно монахамъ вкушать в масла (2) Не смотря на многія несчастія, Антоніевъ монастырь существуеть досель, но первенство между Новгородскими монастырями получилъ монастырь Юрьевскій.

Рядомъ съ монастыремъ Перынскимъ, на съверной сторонъ его. Три устъъ ручья Княжева, впадающаго въ Волховъ, близъ озера Мачина, есть возвышеніе, обтекаемое съ западной и южной сторонъ ручьемъ. На этомъ холмъ, по нъкоторымъ извъстіямъ, еще Ярославомъ, во святомъ крещеніи Георгіемъ, основанъ былъ въ 1030 г. Юрьевскій монастырь (3). Пътописецъ Новгородскій пишетъ, что въ 1119 г. Игуменомъ Кирьякомъ и княземъ Всеволодомъ Мстиславичемъ устроена была здъсь каменная церковъ. « И сотвориша, пишеть лътописецъ, монастырь велій и братію собраша » (4). Для содержанія монастыря Всеволодъ далъ село и положилъ ежегодный денежный окладъ (5). Юрьевскій монастырь былъ общежительный (6). По сравненію съ окрестными монастырями,

<sup>(1)</sup> Памятники X I в. Калайд. 173—203. Но списокъ, которымъ пользовался Калайдовичь, певъренъ.

<sup>(2)</sup> Памяти. Кадайд. стр. 174. 175. 177.

<sup>(3)</sup> Татищ. Ист. в. 11. стр. 222 и 461.

<sup>(4)</sup> Новг. 3-я авт. стр. 214.

<sup>(5)</sup> Дополи. къ Акт. Ист. т. 1. Жалованивя грам. Мстислава Владиміровича в Всеволода Юрьеву монастырю: Се авъ Мстиславъ повелблъ есмь сыну своему Всеволоду отдати Св. Георгіеви съ данію и съ вирою и съ продажею втно вотское и далъ есмь рукою своею и осениее даровнее полюдіе полтретьидесяти гривенъ Святому же Георгіеви. ( Л 2.;

<sup>(6)</sup> Всеволодъ дастъ серебряное блюдо въ 30 гривенъ серебра въ мона-

но своимъ зданіямъ и богатству, онъ назывался лаврою. Его игуменъ пользовался саномъ архимандрита.

На Софійской сторовь, въ Неревскомъ конць, на берегу Волхова, ранье половины XII въка основанъ монастырь Бъло-Никольскій, гдъ Архіепископъ Іоаннъ въ 1165 г. вельлъ учредить общину (1). Недалеко отъ Юрьева монастыря, верстахъ въ двухъ къ югу отъ Новгорода, на берегу озера Мачина, на возвышенномъ холмистомъ мъстъ, называемомъ Горка, существовалъ около половины XII въка мужскій монастырь Пантелеймоновъ, какъ видно изъ граматы Изяслава Мстиславича, по благословенію епископа Нифонта, надъливнаго сей монастырь угодьями (2).

Верстою далье Пантелеймонова монастыря отъ Новгорода основана была игуменомъ Аркадіемъ въ 1153 г. церковь Успенія Богоматери, и при ней устроенъ монастырь. «И бысть, прибавляетъ льтописецъ, Христіанамъ прибъжище, Ангеловърадость, а діаволу пагуба» (3).

Въ 1179 г., въ двухъ верстахъ отъ Юрьева, на лѣвой нагорной сторонъ Волхова, близь озера Мачина построенъ былъ Архіепископомъ Іоанномъ и братомъ его Григоріемъ монастырь Благовъщенскій (4). Сохранившійся до нашего времени древнъйшій списокъ Студійскаго устава принадлежалъ сему монастырю (5). Знаменитый святостію своей жизни архіепископъ Іоаннъ любилъ, по словамъ списателя житія его, упражняться въ духовной бестът съ честными игуменами, разска—

стырь, чтобы опли въ него, когда объдаетъ нгуменъ. Это указываетъ на обычаи, предписанцые Студійскимъ уставомъ.

<sup>(1)</sup> Новгор. лът./ 3-я, стр. 214. 215.

<sup>(2)</sup> Ист. Росс. Jep. ч. V, стр. 434.

<sup>(3)</sup> Новг. 1-я эфт. стр. 11.

<sup>(4)</sup> Новг. лът 1-я, стр. 17. Заложи Архіепископъ Илія съ братомъ церковь камяну Св. Богородицы Благові щенія и нача ядати церковь, мая въ 21, а коньчаща Августа въ 23 дейь и бысть крестьяномъ прибъжище.

<sup>(5)</sup> Рук. Спи д. биб. № 330.

зывалъ имъ житія Святыхъ и былъ не лѣнивъ учить людей (1).

Къ юговостоку отъ Новгорода, въ трехъ верстахъ, на островъ Селезневъ, окруженномъ съ правой стороны ръкою Волховцемъ, а съ лъвой Левошнею, существовалъ мужской Кирилловскій монастырь. Здъсь въ 1196 г. два брата, Константинъ и Димитрій Коровайковичи, заложили каменную церковь Святаго Кирилла. Она освящена была архіепископомъ Мартиріемъ при игуменъ Онисимъ (2). Архіепископъ Мартирій включилъ сей монастырь въ число степенныхъ Новгородской епархіи монастырей въ инестую степень (3).

Въ семи верстахъ къ востоку отъ Новгорода, на правомъ берегу Вишеры и на лъвомъ Вельи, основанъ былъ въ 1197 г. архіепископомъ Мартиріемъ Островскій Николаевскій монастырь. Въ 1198 г., въ трехъ верстахъ отъ Новгорода къ югу, на правомъ берегу Волховца, на красивомъ мъстъ выстроенъ княземъ Ярославомъ Владиміровичемъ Нередицкій Спасскій или Преображенскій монастырь (4).

Вмъсть съ мужскими монастырями являются въ Новгородъ и женскія обители.

Въ 1092 г., въ двухъ съ половиною верстахъ отъ кремля Новгородскаго къ юго-западу, Новгородцами Лукиничами основанъ былъ женскій Петропавловскій монастырь (5).

Въ 1138 г. уже упоминается Варваринскій женскій монастырь, которато первыми игуменьями были Анна и Маремья—на (6). Онъ былъ въ самомъ Новгородъ на Софійской сторонъ, въ Гончарскомъ концъ. Въ этой же сторонъ города,

<sup>(1)</sup> Рук. Лавр. 6,66. Собор. вл. № 8, стр. 7.

<sup>(2)</sup> Hose. abr. 4 s, etp. 23.

<sup>(3)</sup> Ист. Росс. Лер. ч. 4. стр. 501.

<sup>(4)</sup> Новг. авт, 1-я, стр. 24.

<sup>(3)</sup> Соф. авт. полъ 6600 г.

<sup>(6)</sup> Новг. акт. 1-я, стр. 8, 14.

на лівомъ берегу Волхова, въ версті отъ кремля, въ началі XII віка, основанъ быль другой женскій монастырь, Звітринь—Покровскій (1).

Не позже половины XII въка, также на Софійской сторонъ, въ Неревскомъ концъ, устроенъ женскій монастырь святаго Іоанна Предтечи (2).

Архіепископъ Мартирій, ревностный устроитель и украситель обителей иноческихъ, устроилъ и два женскіе монастыря, Евфиміевъ въ Новгородъ на торговой сторонъ, на правомъ берегу Волхова, въ верстъ отъ кремля, въ 1197 г., и Воскресенскій за Новгородомъ на Красной горкъ, въ 1198 г. Лѣтописецъ, говоря о строеніи церкви въ Воскресенскомъ монастыръ, замѣчаетъ: владыка трудился, днемъ горѣлъ отъ зноя, а ночью заботливо скорбълъ, какъ бы окончить и видъть церковь совершенною и украшенною, и чего желалъ, то получилъ (3).

На торговой сторонь, у землянаго вала, на Молотковь, супругою князя Ярослава Владиміровича Еленою въ 1199 г. выстроенъ быль женскій Михалицкій монастырь, по случаю явленія Михаила Малеина и чуда отъ образа Божіей Матери (4).

При Архіеписвої въ Арсенів въ 1224 г. на торговой сторон сторон в основанъ быль женскій Варецкій Павловъ монастырь, во имя Павла Исповъдника (5).

Обозръвая происхождение Новгородскихъ монастырей, -мы

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Въ Новг. 1-й лът. подъ 1148 г. упоминается, что загорълся монастырь Св. Богородицы въ Звърницъ.

<sup>(2)</sup> Лът. Новг. 1-я, подъ 1179 г. упоминаетъ о смерти первой игуменіи Едисаветы,

<sup>(3)</sup> Новг. льт. стр. 23.

<sup>(4)</sup> Hosr. atr. 1-s, crp. 25, Hcr. Pocc. lep. V. 80.

<sup>(5)</sup> Hobr. att., 1-s, crp. 41.

caucijus (

видимъ, что монашеская жизнь особенно распространилась въ XII въкъ. Въ одномъ столътіи воздвигнуто въ Новгородъ не менъе пятнадцати обителей (1). Но вслъдъ за этимъ быстрымъ развитіемъ иноческой жизни замътенъ и упадокъ Однимъ пзъ послъднихъ и великихъ подвижниковъ въ Новгородъ былъ Варлаамъ Хутынскій.

Варлаамъ, по мірскому имени Алексъй Михайловичь, родился въ Новгородъ. Еще въ юности душа его прилъпилась къ благочестію. Онъ удалялся дътскихъ игръ, любилъ воздержаніе и пость, и лучшимь наслажденіемь для него было чтеніе Священнаго Писанія и книгъ св. Отцевъ. Родители не разъ просили его удержаться оть поста, чтобы онъ не разстроиль своего здоровья. « Много я, любезные родители, читэлъ писаній, отвъчаль имъ Варлаамь тихо, какъ обыкновенно говорилъ, но нигдъ не нашелъ, чтобы родители совътовали злое своимъ дътямъ; всего важнъе и дороже получить царство небесное ». )По смерти родителей, онъ роздалъ все свое имъніе ницимъ и постриженъ быль однимъ благочестивымъ священно-инокомъ Порфиріемъ. По любви къ безмолвію Варлаамъ искалъ себъ уединеннаго мъста для жительства. ,Въ десяти верстахъ отъ Новгорода, внизъ по теченію Волхова, на правой сторонъ его нашель онъ мъсто, которое считается самымъ красивымъ въ окрестностяхъ Новгорода. Оно возвышенно и на далекое пространство открываются съ него прекра-

<sup>(1)</sup> Изъ житія Сокольницких чудотворцев, Никпты, Евенмія, Някифора, Климента и Исаакія Алфоновыхъ, живщихъ, по предвійо, въ XII в.
Авлается извъстнымъ еще Сокольничій монастырь на горъ Сокольи, между
ръкою Левошнею, и Феодоровскимъ ручьемъ, и Рождественскій монастырь
въ полуверсть отъ Щитенскихъ воротъ (Ист. Росс. lep. ч. V, 692. ч. VI.
172). Но лът. Новг. относитъ построеніе женскаго монастыря на Сокольей
горъ къ 1389 году. Основаніе Липинскаго Нинольскаго монастыря относитъ
также къ 1113 году, когда найденъ былъ на Липній, въ семи верстахъ къ
ного востоку отъ Новгорода, на устью Мсты. падающей въ Ильмень, чудотворный образъ Святителя Николяя Мирликійскаго. Но Новг. лът. относитъ
построеніе здъсь монастыря къ 1292 году.

сные виды. Решившись здёсь поселиться, онъ увидаль какъ бы лучь, осіявшій сіе мъсто. Принявъ это за знаменіе благословенія Божія, онъ, сотворивъ молитву, выстроилъ себъ келлію, въ которой и поселился. Онъ удручаль плоть свою постомъ, бденіемъ и трудами, самъ копаль землю, и принималь на себя всв работы. Много вытерпъль онъ духовныхъ искушеній, его устрашали видънія, противъ него вооружались люди, и причиняли ему досады и оскорбленія. Но ничто не могло удалить его отъ избраннаго имъ мъста. Высокая жизнь Варлаама прославила его повсюду. Къ его пустынному жилищу приходили князья, бояре, иноки и простолюдины просить совътовъ и наставленій. Его строгая, нестяжательная жизнь, его опытность въ распознаніи духовныхъ немощеи и врачеваніе ихъ, сладость слова его въ поученіяхъ-оставляли незабвенное впечатление въ посътителяхъ. Онъ поучалъ удаляться отъ неправды, сохранять себя оть лжи, телесной нечистоты, имъть другъ къ другу любовь, не обижать никого. Почитая Варлаама, князь Новгородскій Ярославъ избралъ его въ воспріемника свосто сына (въ 1190 г.), котораго рожденіе Варлаамъ предсказалъ. Владъя дарами прозорливости и чудотворенія, онъ употребляль ихъ въ пользу несчастныхъ, но всегда старался прикрывать отъ другихъ присутствіе въ немъ особенной благодати Божественной.

По любви къ уединеню, Варлаамъ долго подвизался одинъ, но наконецъ не могъ отказывать желающимъ проводить иноческую жизнь подъ его руководительствомъ. Около него собралось много учениковъ. Тогда онъ выстроилъ храмъ, посвятивъ его славъ Преображенія Господа нашего Іисуса Христа, въ память того свъта, который осіяль это мъсто, когда пришелъ сюда Варлаамъ. Предузнавъ свое отшествіе къ Богу, Варлаамъ призвалъ братію и сказалъ имъ: «Вогъ, братіе, насталъ конецъ мосй жизни; я отхожу отъ сего міра, а васъ предаю въ руки Божіи. Наставенкомъ у васъ будетъ сподвижникъ мой Антоній. Антонія тогда не было въ монастыръ;

онъ отправился въ Константинополь; но въ это самое время онъ прибыль въ монастырь, и Варлаамъ поручиль ему свою братію. « Оставляю тебя, сказалъ Варлаамъ Антонію, съ Богомъ, строителемъ и правителемъ святому монастырю, и Господь нашъ Іисусъ Христосъ да сохранитъ и утвердитъ васъ въ любви къ Нему. Хотя я и отхожу тъломъ отъ васъ, но духомъ присутствоватъ буду съ вами. Если я обръту благодать предъ Богомъ, то монастырь по моей смерти, какъ и при жизни моей, ни въ чемъ не оскудтетъ ». Преподавъ еще нъсколько наставленій Варлаамъ, съ словами: Господи, въ руцъ Твои предаю духъ мой, преставился Ноября 6-го 1192 г. (1). Много исцъленій совершилось при его погребеніи.

Есть свидътельства, что Варлаамъ оставилъ письменный уставъ для своей обители. Герберштейнъ говоритъ, что онъ выписалъ изъ бумагъ Варлаама, настоятеля Хутынскаго монастыря, сказаніе, какъ избираютъ настоятеля. Въ писаніи чудесъ Преподобнаго Варлаама говорится, что раздауа милостыни бъднымъ дълится по заповъди Преподобнаго Варлаама. А сіе повельніе написано въ книгахъ монастырских (2)

Но къ сожальнію этотъ уставъ неизвъстенъ намъ мы должны ограничиться только извъстіемъ Герберштейна о избраніи настоятеля. « Сперва братія просятъ великаго князя о избраніи имъ достойнаго настоятеля и руководителя въ исполненіи заповъдей Господнихъ. Избранный, до утвержденія въ своемъ зваши отъ правительства, обязуется клятвою и подпискою въ обители оной жить по правиламъ Святыхъ Отецъ, честно и благоговъйно, ко всякой должности и ко всякому монастырскому послушанію опредълять людей върныхъ и быть

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Събденія о Варлааме заимствованы изърукописнаго его житія Годъ кончины Преп. Варлаама въ Соф. лет. въ 8700 г., въ Воскрес. въ 6701, въ Никон. въ 6701 году.

<sup>(2)</sup> Чулеса Варлаама описаны въ 13/2 г. Рук. Лавр. биб. въ 4-ю д. Житія и повъсти Свят. № 42.

старательну о пользѣ монастырской, о нуждахъ и дѣлахъ или исправленіи монастырскомъ, совѣтоваться съ тремя или четырьмя изъ старѣйшей братіи, а потомъ дѣло предлагать на общее разсужденіе всей прочей братіи, и не иначе исполнять, какъ съ общаго согласія, жизнь вести трезвенную и ничего лишняго противъ прочихъ у себя не держать, а потому быть всегда въ общей трапезѣ и довольствоваться пищею общею съ братіей, всѣ годовые доходы и приходы вести неупустительно и прибытки полагать въ монастырскую казну безъ утайки. Все сіе блюсти и исполнять обѣщается онъ подъ опасеніемъ взысканія отъ правительства и лишенія своего званія. Старѣйшіе изъ братіи, съ своей стороны, даютъ клятву въ ненарушимомъ съ ихъ стороны соблюденіи всего выше-написаннаго и въ совершенномъ повиновеніи настоятелю (1).

Варлаамъ заповъдывалъ принимать всъхъ странныхъ, поить, кормить и покоить ихъ. Послъ кончины его учреждено было, 6-го Ноября, въ день преставленія Варлаама, раздавать всъмъ бъднымъ, сколько ни прійдетъ ихъ, по четверти деньги Новгородской (2).

Ученики Преподобнаго Варлаама, Антоній, Ксенофолть, Константинъ и Косма, ища себѣ болѣе глубокаго уединенія, изъ Хутынской обители разошлись въ повыя мѣста.

Антоній удалился къ Тихвину, и въ 15-ти верстахъ отъ него, при озеръ Дымскомъ, основалъ обитель, названную Дымскою (3).

Ксенофонть, преемникъ Антонія въ игуменствъ Хутынскаго монастыря, оставивъ свой монастырь, удалился за 15 версть, на ръчку Робейку, и тамъ основалъ Троицкую пустынь. Онъ преставился въ 1262 году.

<sup>(1)</sup> Herberst. Rer. mosc. comm. p. 20. Edit. Startschevsky.

<sup>(2)</sup> Рук. Лавр. библ. Чулес. Варл. л. 195, 196.

<sup>(3)</sup> Ист. Росс. Гер. ч. IV, стр. 71.

Константинъ съ своимъ сотрудникомъ Космою удалился въ Старую Русу. Здъсь, въ съверномъ концъ, на правомъ берегу Полисти, внизъ по ея теченю, во второй половинъ XII въка основанъ уже былъ Мартиріемъ монастырь. Онъ сначала выстроилъ деревянную церковь во имя Преображенія Господня, и быль игуменомъ въ устроенномъ имъ монастыръ. Когда онъ, на мъсто Григорія, сдъланъ быль архіепискономъ Новгородскимъ, и деревянная церковь сгоръда въ 1194 году, то онъ заложилъ каменную церковь, которую и освятилъ въ 1198 году Августа 15-го. Самъ Владика, говоритъ льтопи-сецъ Новгородскій, святиль церковь и сдълаль свътлый праздникъ, и во время службы такъ молился: Господи Боже, призри съ небеси и виждь, и посъти виноградъ Свой и соверши, его же насади десница Твоя, и призри на церковь сію, ко-торую создаль рабъ Твой Мартирій во имя Святаго Твоего Преображенія. Если кто помолится въ церкви сей съ върою, то услыши молитву его и отпусти гръхи его! Н веселился блаженный, прибавляеть льтописець, душею и тьломъ, устроивъ себъ память въчную и встмъ Христіанамъ честный монастырь» (1).

Константинъ и Косма носелились въ трехъ верстахъ отъ Русы къ юго-востоку, на островъ, омываемомъ съ южной и восточной сторонъ Полистью, а съ съверной и западной—ръкою Снъжною, впадающею въ Полисть. Островъ имълъ видъкосы, а потому и монастырь, основанный здъсь Преподобными, названъ Косинымъ (2).

Въ числъ учениковъ и постриженниковъ Варлаама Хутынскаго называютъ еще Прокопія Христа ради юродиваго, Устюжскаго чудотворца. Но если Прокопій скончался въ 1303 г., то онъ не могъ быть постриженникомъ Варлаама,

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Новг. лът. 1-я стр. 24.

<sup>(2)</sup> Ист. Росс. lep ч. IV, стр. 786.

скончавшагося въ 1192 году) Прокопій, иностранный богатый купець будучи по торговымъ дѣламъ въ Новгородѣ плаѣнился бълголѣпіемъ церкви и обрядовъ Православнаго Богослуженія и убѣдился въ истинѣ Православной вѣры. Оставивъ пріѣхавшихъ съ нимъ товарищей и всѣ привезенные товары, онъ пошелъ въ Хутынскій монастырь, и здѣсь постригся Его примѣру послѣдовали многіе изъ его товарищей. Но близость города и многолюдныя посѣщенія удалили и этого подвижника изъ Хутынской обители. Слухъ о благочестивой жизни Прокопія распространился по всѣмъ окрестностямъ, и многіе стали ходить къ нему за благословеніемъ. Избѣгая славы людской и многолюдства, онъ удалился въ Устюгъ и тамъ юродствомъ прикрылъ отъ глазъ народа свою высокую подвижническую жизнь.

Если жизнь иноческая въ Новгородѣ не представляеть такихъ высокихъ и многочисленныхъ образцевъ подвижнической жизни, какіе мы видимъ въ XI и XII вѣкахъ въ Кіевѣ, то по крайнѣй мѣрѣ многочисленность монастырей свидѣтельствуеть о сильномъ стремленіи къ иноческой жизни. Жизнь иноческая въ первыя времена Христіанства, преимущественно развивалась тамъ, гдѣ учреждены были кафедры епископскія. Это обстоятельство даетъ намъ видѣть, что первыми возбудителями и покровителями жизни иноческой были епископы—иноки. Изрѣдка только появляются монастыри вдали отъ мѣстопребыванія епископовъ. Такъ было въ Кіевской области, такъ было и въ Новгородской.

Тогда какъ въ Новгородъ въ теченіе XII и XIII въковъ устроено около 20 монастырей, въ Псковъ, городъ древнемъ и богатомъ, первый монастырь устроенъ только въ 1154 году епископомъ Новгородскимъ Нифонтомъ. Это—Спасскій Завеличьскій, находившійся близь Пскова на Завеличьи. Чрезъ два года, Нифонтомъ и Преподобнымъ Аврааміемъ, игуменомъ основанъ былъ другой мужскій монастырь ва устьъ ръки Мироки, впадающей въ Великую, съ церковію во имя Преобра-

11\*

женія Господня. Первый игуменъ скончался чрезъ два года въ 1158 г. Сентября 24.

Въ 1243 году, теткою Довмонта Евпраксіей выстроенъ женскій монастырь Іоанно-Предтеченскій въ Завеличьи, прославившійся мироточивою иконою Спасителя.

Къ древнимъ монастырямъ Пскова, нужно отнести Снътогорскій Рождество-Богородицкій монастырь, находящійся въ пяти верстахъ отъ Пскова къ съвсру, на правомъ берегу Великой, на горъ Снътной. Въ 1299 г. онъ былъ сожженъ Лифляндскими рыцарями, и его игуменъ Іосифъ съ семнадцатью монахами былъ убитъ.

Не позже XIII въка основанъ былъ въ Псковъ Старовознесенскій женскій монастырь съ Полонинда.

Княземъ Довмонтомъ основанъ былъ женскій во имя Рождества Богородицы монастырь въ Псковъ.

Были монастыри: близь Изборска—Городищенскій Николаевскій (1), при устью ръки Черехи—Пантелеймоновъ (2), въ Ладогъ—Георгіевскій Застыный (3)

Очень древнимъ признаютъ монастырь Борисоглъбскій-Новоторжскій, основанный въ половинъ XI въка Ефремомъ. Ефремъ, какъ говорится въ его житіи, былъ конюшимъ князей Бориса и Глъба и братъ Георгія, убитаго съ Борисомъ. Взявши голову своего брата послъ убіенія князей, онъ удалился на правый берегъ Тверцы, на двъ версты отъ Торжка, и здъсь выстроилъ страннопріимный домъ. Потомъ перешелъ па то

<sup>(3)</sup> Втроятно современно съ основаніемъ крапости вт. Ладога въ 1114 г., по новелавню Мстислава Владиміровича основанъ здать монастырь Георгіевскій. Надгробныя падписи въ древней досель уцальнией церкви восхолятъ къ XII въку Истор. Росс. Іср. ч. IV, стр. 136—138.



<sup>(1)</sup> Въ Труворомъ старомъ городиць. Ист. Иск. Кпяж. ч. 3. стр. 117.

<sup>(2)</sup> Пантелеймоновъ на Бору или дальній. Изъ него много руконисей XIII и начала XIV в. взято въ Московскую Патріаршую ризницу; на вихъ есть надписи монастыря.

мѣсто, гдѣ нынѣ стоитъ монастырь, и водрузилъ тамъ на основаніе Церкви кресть, и вскорѣ потомъ соорудилъ и самую церковь во имя. Бориса и Глѣба, выстроилъ келліи и былъ настоятелемъ собравшейся къ нему братіи. Онъ преставился въ XI вѣкѣ. Послѣ него подвизался ученикъ его Аркадій, котораго мощи почивають вмѣстѣ съ мощами Ефрема. Обитель Ефремова не разъ была опустощаема. Сначала въ 1166 г. Святославомъ Ростиславичемъ, нотомъ въ 1184 г. Константиномъ и Святославомъ Всеволодовичами, и наконецъ въ 1237 г. выжжена била Татарами. Послѣ удаленія Татаръ, братія снова стали собираться; вмѣстѣ съ тѣмъ селились и жители для торговъ и такимъ образомъ основался Новъ-Торжокъ (1).

Нъкоторые принимають, что еще въ XII въкъ Новгородцами по Двинъ основаны монастыри (2), конечно съ тою цълю, чтобы содъйствовать обращеню дикарей въ Христіанство (3). Но граматы архіепископа Новгородскаго Іоанна, на которыхъ основывается извъстіе о существованіи сихъ мо-

<sup>(1)</sup> Географ. Слов. Щек. І. 528. Ист. Росс. Іер. ч. 111. 417. Карама. 2, пр. 5. Въ рукописномъ житіи Ефрема говорится, что въ 1373 г. похищено изъ монастыря Михаиломъ Александровичемъ Тверскимъ древнее житіе Ефрема и сгоръло въ Твери во время пожара, а настоящее житіе составлено гораздо послъ, на основаніи слышаннаго отъ настоятеля той обители и отъ древнихъ старцевъ и отъ священно инока Іоасафа обители Юрьева монастыря. Очевидво изъ послъднихъ словъ, что житіе Ефрема составлено въ Новгородъ и комечно въ XVI в., тогда, какъ любознательный Архіепископъ, въ послъдствім Митрополитъ, Макарій собиралъ и приказываль описывать житія встъть Русскихъ Святыхъ.

<sup>(2)</sup> Сохранилиет двъ грамоты Новгородскаго Архіепископа Іоанна (1161), одна Двинскому игумену Лукъ, другая Двинскимъ посадникамъ. Черткова въвр. приб. стр. 431. Москв. 1844 г. Лепехина путеш. по Россіи ч. IV, стр. 331.

<sup>(3)</sup> Двинская льт. (Тр. Вол. Росс. Собр. т. І. 114. 115.) говорить, что жители Съверной Двины крещены были еще при Владиміръ; но поклонники Помазы были эльсь и при Ярославъ (Стурм. Just regni. Sept. 1, 1 р. 618.)

настырей, принадлежать Іоанну III, следовательно къ концу XIV века. Лука, игуменъ монастыря Св. Михаила, известенъ по другимъ актамъ, какъ жившій въ XIV веке (4).

Постовърнъе существование въ XII въкъ монастырей въ Устюгь. Гледенскій Троицкій Велико-Устюжскій монастырь, стоящій при сліяніи Сухоны и Юга, образующихъ Сѣверную Двину, основанъ въ XII въкъ до перенесенія города Устюга на новое мъсто въ XIII въкъ. Когда Устюгь перенесенъ быль на нынъшнее мъсто, одинъ поселянинъ, владъвшій многими вемлями, другъ Прокопія Христа ради юродиваго, возлюбилъ нищету Христову; постригшись въ иночество съ именемъ Кипріана, поселился въ тъсной келліи за острожнымъ валомъ для прохожденія подвига иноческаго. Скоро потомъ, по убъжденію гражданъ города, въ 1212 году онъ началъ созидать обитель во имя Введенія Богоматери и Св. Архистратига Михаила.) Сюда собралось къ нему нъсколько ревнителей его жизни стремившихся подражать. Многочисленныя пожертвованія въ пользу новой обители дали возможность устроить ея внъшнее благолъпіе. Кипріанъ все свое движимое и недвижимое имъніе, села, деревни, пашенную и непашенную землю, отдалъ обители. Внутренній духъ благочестія поддерживался примъромъ основателя. Кипріанъ проходилъ самую строгую жизнь. И теперь показывають дикій камень на подобіе возглавія, который держаль онь въ рукахъ во время ночей, проводимыхъ безъ сна въ молитвъ, чтобы лънивое тъло среди молитвеннаго подвига не предавалось безвременному сну. Кипріанъ скончался въ глубокой старости въ 1274 г. (2).

Въ 1147 г. подвижникъ Кіевскій, преподобный Герасимъ, оставилъ Кіевскую Глушевскую обитель и носелился въ глухой странъ на ръкъ Вологдъ, при впаденіе въ нее Кайсарова

<sup>(1)</sup> Ант. Юрид. стр. 116, 1/17.

<sup>(2)</sup> Ист. Росс. Гер. ч. 111, стр. 692, 312 Карама. т 3. пр. 186.

ручья. Онъ избралъ для себя мѣсто въ глухомъ лѣсу, близь торговаго мѣстечка Вологды, и мослѣ долгаго пренія съ жителемъ мѣстечка Пятышевымъ, ссновалъ Троицкую Кайсарову пустынь, и 30 лѣтъ проповѣдывалъ имя Христово дикой странъ (1).

И въ состанихъ съ Вологдой странахъ язычество держалось до техъ поръ, пока здъфь не явились иноческія обители. Такъ было въ области Бълозерской. Князь Бълозерскій Гльбъ Васильковичь, застигнутый бурею на озеръ Кубенскомъ, свою молитву къ Богу о спасения подкръпиль обътомъ: тамъ, гдъ пристанеть его ладья, выстроить монастырь. Бурею его ладью прибило къ каменному острову. Это быль островъ, состоящій изъ каменнаго хряща щебноватаго, имъющій въ поперечникъ не болье 60 саж., примыкающій нь другому большому острову, и отъ материка отстоящий не менъе семи верстъ. На этомъ островъ князь ношель 23 пустынножительствующихъ старцевъ, которые давно поселились здъсь, ревностно обращая въ Христіанскую въру Чудскія и Карельскія племена, жившія болье около съверо-восточнаго края Кубенскаго озера. Претеритьвая много притъсненій оть язычниковъ, они не имъли церкви, но собирались для молитвы въ часовню, выстроенную на семъ островъ. Князь немедленно велълъ воздвигнуть тутъ деревянную церковь во имя Преображенія Господня и устроить

<sup>(1)</sup> Щекат. Геогр. Слов. I, 978. Житіе Герасима встрвчается въ рукописяхъ. Вост опис. Музея стр. 219. Въ словарв Щекатова, ч. І. стр. 978,
извлечено все, что въ немъ есть. Срав. Карама. IV. пр. 117. Замвтимъ,
впрочемъ, что древняй запись о началв Усть-Шехопскаго монастыря навываетъ первымъ изъ Вологодскихъ монастырей Спасокаменный, основанный около половины XIII в. Городъ Вологда двлается извъстнымъ по актамъ только въ концв XIII в. Не лучше ли принять, что Герасимъ прибылъ въ Вологду въ 1247 г.? Въроятно раззореніе Кіевскихъ монастырей
Монголами заставило епо улалиться въ огдаленную отъ Кіева Вологду.
Глушенскаго или Глушенскаго монастыря въ Кіевъ мы пе знаемъ. Въроятно
должно разумвть Глуховскій.



деревянныя келліи для иноковъ. Послѣ онъ украсилъ церковь иконами и книгами и начальство надъ братією ввѣрилъ старцу Өеодору. Монастырь, покровительствуемый княземъ, сталъ процвѣтать и внѣшнимъ благолѣпіемъ и духомъ благочестія. Многіе бояре и знатные люди постригались въ семъ монастырѣ, и отсюда вышли многіе мужи, знаменитые святостію жизни и основаніемъ другихъ монастырей (1).

Этотъ же князь Глѣбъ, въ 17 верстахъ отъ Бѣлозерска, на устъв рѣки Шексны, основалъ монастырь, около 1275 года,— Троицкій Устьшехонскій. Этотъ монастырь находится какъ бы на островъ. Съ сѣверной стороны протекаетъ Шексна, съ восточной—рѣка Вохонка, съ западной—рѣчка Каргушка, съ южной—находится топкое болото.

У Гльба Васильковича сынъ Михаилъ съ трехъ до пятнадцати льтъ былъ сльпъ, но отъ иконы Живонаральной Троицы онъ получилъ исцъленіе. Князь украсилъ сію икону, и съ благословенія епископа Ростовскаго Луки, отъ навътовъ укрывавшагося на островъ къ западу отъ Бълозерска, устроилъ храмъ во имя Живоначальныя Троицы, поставилъ для мона шествующихъ келліи, учредилъ общежитю для 20 иноковъ, и въ игумены новоучрежденной обители, но благословенію епископа, избранъ былъ монахъ Геннадій. Это былъ первый мо—

<sup>(1)</sup> Сказаніе объ основаніи Спасокаменнаго острова составлено въ 1473 г. Паисіемъ Ярославовымъ, бывшимъ Архимандритомъ Троицкаго Сергієва монастыря (1479—1482). Оно собрано изъ оставшихся послів пожара въ обители въ 1472 г. бумагъ Впрочемъ Паисій относитъ путешествіе Глібов Васильковича ко времени Іоанна Даниловича Калиты. Но кромі того, что Глібоъ Васильковичь скончался уже въ 1279 г., древнее сказавіе объ основаніи Усть-Шехонскаго монастыря относитъ основаніе Спасокаменнаго монастыря къ половинь XIII в. и называетъ Спасокаменный монастырь древнійшимъ изъ Вологодскихъ (Ист. Росс./Гер. ч. IV, стр. 327). Нельзя впрочемъ допустить, что Устышехонскій фенованъ въ 1254 г.; ибо Глібов Васильковичь только въ 1275 г. женился (Кар. т. IV, пр. 94), а онъ построилъ мочастырь по случаю исцілься і 15-ти-літняго сыма своего Михаила.

настырь на Бъломъ озеръ. Михаилъ, сынъ Глъба, выстроилъ каменную церковь Благовъщенія. Игуменъ Геннадій былъ воспріемникомъ сына Михаилова Өсодора. Пресмиикомъ Геннадія былъ Вассіанъ (1).

## HAPAAO MOHAMECTBA BE OBAACTH POCTOBCKOŬA COLUMNIA

Пигдт распространеніе Христіанства въ Россій не встртчало такихъ препятствій, какъ въ Ростовт. Къ искорененію язычества здъсь много способствоваль инокъ преподобный Аврамій (2). Родившись съмъ язычникомъ, Аврамій имъль случай познакомиться съ Христіанствомъ, и, сдълавшись инокомъ, пожелаль обратить коснтющихъ еще въ язычествт жителей Ростова. Въ Чудскомъ концъ города стояль каменный идолъ, которому покланялись язычники. Ободренный видъні-

<sup>(1)</sup> Ист. Росс. Іер. ч. VI, стр. 584.

<sup>(2)</sup> Трудно опредванть время, когда жилъ Преподобный Авраамій. Въ льтописи онъ не замъчевъ. Рукописныя житія его уже поздияго происхожденія и неодинаковы. Въ однихъ спискахъ говорится, что овъ родился въ Чухломъ, отъ язычниковъ, и названъ Пверкъ, по другимъ, онъ былъ сынъ благочестивыхъ родителей. Пострижение его на островъ Валаамъ, очевидно поздивнивая прибавка; вбо иночество на Валаамв началось не ранъе XIV в. Если савдовать житію, то надобно будеть думать, что онъ встратиль Христіань въ Чухлома и Новгорода, прежде нежели припиль крещеніе великій князь Владиміръ. Между тімь въ житін Авразмія говорится, что онъ совершенно истребиль язычество въ Ростовъ, а Леонтій, который должень жить поэже его, убить язычниками, и Исаія много боролся съ ними. Современность его князю Владиміру Суздальскому указываетъ уже на XII въкъ. Титло Архимандрита усвоено ему поздивищими составителями житія его и не можетъ означать, чтобы въ Ростовъ было много монастырей. Обрътение мощей Пропод. Авраамія записки монастыря относять къ 6718 г. (вь 1210 г.)

емъ св. Іоанна Богослова, Авраамій сокрушиль идола, и на томъ мѣсть, гдь стояль идоль выстроиль малую церковь Богоявленія, поставиль келліи, созваль монаховь и учредиль общежитіе. Мельзя не витьть здѣсь вліянія подвижника Печерскаго Исаіи епископа (Д) Вѣроятно при немъ началь подвизаться Авраамій. Много зла причиняли ему язычники; то хотьли раззорить монастырь, то сжечь его. Но терпѣніемъ и молитвою ограждаль онъ свой монастырь Язычниковъ привлекало богослуженіе въ его церкви, и преподобный поученіями вразумляль ихъ. Вскорѣ весь городъ успѣль онъ обратить ко Христу. Авраамій болѣе старался дѣйствовать на малыхъдѣтей; ихъ училь, крестиль и постригаль въ иноки. По умноженіи числа иноковъ, онъ выстроиль великую церковь, украсиль ее иконами и книгами.

Авраамій самъ участвовалъ во всѣхъ трудахъ братіи, работалъ въ пекарнъ и поварнъ, рубилъ дрова, мылъ на братію власяницы. Князь Ростовскій и Епископъ питали любовь и уваженію къ Преподобному Авраамію, и снабдили монастырь его имъніями (2).

Кромъ Аврааміева монастыря намъ неизвъстны другіе монастыри въ Ростовъ до XIII въка, когда основанъ былъ Петровскій монастырь (3).

<sup>(2)</sup> О предшественник Исаін Леонтів, Симонъ пишеть, что невърныя въ Ростовъ, много мучивше, убища его, и онъ, по слованъ Симона, былъ пострижевинъ Печерсиій. Относи начало Печерской обители но времени постановленія Иларіона въ митронолита, которое, по указанію лѣтониси, было въ 1031 г. мы думаємъ, что и Леонтій былъ ближайшій предшественникъ Исаіи, сдѣлавшагося Впископомъ въ 1077 г. Впрочемъ до насъ дошли два экта, заставляющіе преднолагать, что Иларіонъ былъ митронолитомъ ранѣе 1057 г. Это свитокъ—Ярослава (Акт. Зап. Росс. т. І № 166), гдѣ онъ миенуется митронолитомь въ 6540 г. (1032 г.) и сказанія о освященіи Георгієвской церкви, по которому онъ былъ митронолитомъ въ 1047 году.

<sup>(2)</sup> Рук. Москов. Дух. Акад. № 208.

<sup>(3)</sup> Петровскій въ Ростова монастырь далается извастнымъ по латописи съ 1201 г., когда въ пемъ сдаладся Игуменомъ Пахомій, постриженникъ

Въ 1253 г. Кириллъ епископъ Ростовскій тадилъ въ Орду къ хану Беркею для ходатайства о нуждахъ церковныхъ. Ласково принятый ханомъ, святитель разсказалъ ему, какъ Ростовъ просвъщенъ Христіанскою втрою, какъ подвизался въ обращеніи язычниковъ св. Леонтій, какъ по кончинт сего угодника совершаются при его гробт чудеса и исцтленія. Въчислт слушателей бестды Кирилла съ ханомъ былъ юный племянникъ Беркея. Глубоко запало въ его душу слово о втрт Христовой; нъ уединенныхъ прогулкахъ сталъ онъ размышлять о суетт язычества, поклоненіи солнцу, лунт, звтадамъ, огню, и встмъ сердцемъ желалъ познать истиннаго Бога.

Когда Кириллъ въ томъ же году вторично быль у хана и молитвою исцалиль больнаго его сына, племянникъ рашился идти въ Ростовъ и тамъ принять Христову въру. Онъ тайно ушелъ изъ Орды, и, догнавъ дорогою блаженнаго Кирилла. умоляль его взять съ собою и крестить. Опасаясь гивва хана, Кириллъ нъсколько времени медлилъ крещеніемъ; но когда поисковъ о царевичъ небыло, Кириллъ крестилъ его и нарекъ Петромъ. Петръ жилъ при Архіерейскомъ домъ, обучаясь въръ Христовой и упражняясь въ добродътеляхъ Христіанскихъ. Отправляясь однажды на соколиную охоту, къ берегамъ озера Неро, Петръ заснулъ туть, и въ сонномъ видъніи явились ему Апостолы Петръ и Павель, и повельли на томъ мъсть, гдь онъ заснуль, построить храмъ во имя ихъ. Съ благословенія епискова, здъсь устроена была сначала часовня, а потомъ сооруженъ и храмъ во имя Св. Апостоловъ Петра и Павла, и при ней устроенъ монастырь. Впрочемъ самъ Петръ, только подъ конецъ жизни, овдовъвши, постригся въ томъ монастыръ. Этотъ монастырь, названный Пе-

Нечерскій в правившій обителію 13 літь. Лавр. літ. 188. подъ 1214 и 1216 г.

тровскимъ, какъ основанный ордынскимъ царевичемъ, пользовался покровительствомъ Татаръ/ (1).

Въ состанемъ съ Ростовомъ городъ Переяславлъ Залъсскомъ иноческія обители существовали еще въ XII вѣкѣ, какъ видно изъ житія Никиты Переяславскаго (2). Урожденець Переяславскій, Никита (быль сборщикомъ податей; находясь въ близкихъ связяхъ съ городскими судьями, онъ сбиралъ неправедную мзду и этимъ содержалъ себя и семейство. Однажды, будучи въ церкви, онъ услышалъ слова Пророка: « измыйтеся и чисти будете, слыщите судъ и оправдите вдовицу; аще непослушаете мене, мечь вы поясть.» (Ис. I, 16. 17. 20.) Слова Пророка потрясли его. Со страхомъ вспоминая свои неправедныя діла, онъ немогъ заснуть всю ночь. На другой день въ обществъ товарищей онъ забыль на время свою скорбь и пригласиль ихъ къ себъ на вечеръ. Закупивши нужное для угощенія, онъ отдаль жень, чтобы она приготовила. Когда фиа положила мясо въ горшокъ, пъна и кровь выплывали изт него. Она стала снимать кровь я видить, что, то голова то рука, то нога показываются въ горшкъ. Она спъшила сказать своему мужу. Увидълъ это и Никита. Долго немогъ онъ произнести ни слова, потомъ началъ взывать: горе мий гръшнику! Онъ вышелъ за ворота своего дома и, воздъвъ руки на небо, сказалъ: Господи Іисусе Христе Боже нашъ! наставь меня на истинный путь и научи меня творить волю Твою! Неколеблясь болте, пошель онь вонь изъ города въ монастырь святаго мученика Никиты и палъ къ ногамъ игумена, орошая помостъ своими слезами. Разсказавъ и свои гръхи и чудное видъніе, молилъ его, чтобы онъ постригь его въ иноки. « Можешь ли ты

<sup>(1)</sup> Рук. Москов. Дух. Акад. № 63.

<sup>(2)</sup> Неизвъстенъ сочинитель житія Препод. Никиты Переяславскаго. Г. Строевъ относитъ его составленіе къ 1564 г.

вдругъ подчиниться послушанію, столько лѣть ходивши по своей воль? » сказаль ему игумень. Все сдълаю, что только повелишь отче, отвъчалъ ему Никита. « Пробудь же три дня предъ вратами монастырскими, исповъдуя свои гръхи », сказалъ игуменъ. -- Цълый день въ глубокомъ сокрушении простоялъ Никита у воротъ монастыря, оплакивая грѣхи, прося у Бога помилованія. Потомъ увидалъ на правой сторонъ монастыря низкое болотистое мъсто, окруженное тростникомъ и деревьями, гдѣ было множество насѣкомыхъ. Никита, сбросивъ съ себя одежду, сълъ нагой въ тростникъ, взывая: Боже очисти меня много согръщившаго! Между тъмъ игуменъ три дня въ монастыръ творилъ особую объ немъ молитву. Спустя три дня, послалъ онъ брата посмотръть, что дълаетъ Никита. Братъ нашелъ, что фиъ лежитъ въ тростникъ, изъязвленный комарами и другими насъкомыми. Кровь капала съ него отъ ранъ. Пришелъ посмотръть его и самъ игуменъ. «Что ты дъ-лаешь?» спросилъ онъ Никиту.—Отче, спаси погибающую душу, съ трудомъ проговорилъ Никита, изнемогшій отъ страданія. Игуменъ поднялъ егф, облекъ во власяницу, постригъ съ иночество и затворилъ въ тесной келліи. Вскорт, съ благословенія игумена, онъ возложиль на себя тяжкія вериги, проводилъ ночи безъ сна, поя Псалтирь, и читая житія Святыхъ. Ночью, для большаго умерщвленія, онъ иногда выходиль изъ монастыря и выкопаръ два колодца, одинъ близь монастыря Бориса и Глъба (1), а другой близь потока Слуднаго. Потомъ онъ едблалъ себб столпъ и выконалъ небольшой проходъ подъ стъну Церкви, которымъ ходилъ на молитву. Твердою върою онъ проъждалъ многократныя нападенія врага. Проведши нъсколько лътъ въ строгомъ подвижничествъ, Никита удостоился дара чудотворенія. Князь Михаилъ Чернигов-

<sup>(1)</sup> Въ латоп, упоминается, что Перенславльскій Борисоглабскій монастырь выжжень въ 1135 г.



скій быль тяжко болень и исцілень Преподобнымь Никитою. Въ память исцеленія, на самомъ месте, где оно совершилось, Михаилъ поставилъ крестъ, гдъ записанъ годъ и день событія. Это было мая 16-го 1186 года. Не долго жиль послъ сего Никита. Къ вънцу подвижника Богу угодно было, чтобы онъ присоединилъ и втнецъ мученика. Однажды, двое родственниковъ пришли къ нему за благословеніемъ. Жельзныя вериги, истертыя частыми кольнопреклоненіями, показались имъ серебряными. Лукавый внушиль имъ мысль лишить жизни угодника Божія. Ночью вошли они въ столпъ и задушили Преподобнаго, а вериги его унесли. Убійцы бъжали въ Ярославль. Но здъсь увидавъ свою ошибку, они бросили ихъ въ Волгу На берегу Волги въ Ярослават стоялъ тогда мужской монастырь Петропавловскій. Въ немъ былъ благочестивый старецъ Симонъ, проводившій большую часть времени въ молитвъ и мало вкушавшій покоя на своемъ ложь. Ему открыто было місто, гді брошены вериги Преподобнаго Никиты. Онъ сказалъ вастоятелю, и они торжественно были вынуты изъ воды (1)

Въ Суздалъ, который въ ісрархическомъ управленіи долго соединялся съ Ростовомъ, находимъ въ XII въкъ монастыри: Космо-Даміанскій, построенный Іоанномъ, епископомъ Ростовскимъ и Суздальскимъ, здъсь и погребеннымъ (2), и Дмитріевъ монастырь; монахъ сего монастыря Кириллъ въ 1216 г. сдъланъ епископомъ Ростова и послъ тринадцати-яътняго правленія опять сюда удалился, принялъ схиму, и скончался здъсь съ именемъ Киріака (3).

<sup>(1)</sup> О Ярослав. мон. См. Отечеств. Зап. Свывына 1824 г. XXX. 189. 190. Настоятель монастыря въ житін Никиты называется архимандритомъ, житіе Никиты по рук. минен М. Д. Акад. XVI в.; языкъ можно считать древнийшимъ. Въ 1216 г. Константиномъ Всеволодовичемъ основанъ въ Ярославлъ еще монастырь Спасскій-Преображенскій. Лавр. л. т.

<sup>(2)</sup> Kap. II. np. 80, 171.

<sup>(3)</sup> Кар. III. пр. 208 и 222.

Также съ XII в. существовалъ вблизи городской ограды Суздаля женскій Ризоположенскій монастырь, прославившійся подвигами Пренодобной Евфросиніи. Евфросинія была первородная и испрошенная молитвами въ святой обители Печерской дочь Михаила, князя Черниговскаго. Еще до рожденія сего плода молитвы, неоднократными видѣніями предсказана была родителямъ чистая подвижническая жизнь ихъ дочери. Когда родилась дочь, ей дали имя Феодуліи. Она крещена была въ обители Печерской и воспріемникомъ ея былъ игуменъ Печерскій. Испрошенная молитвами святыхъ подвижниковъ и просвѣтившаяся крещеніемъ тамъ, гдѣ подвизались великіе постники, Феодулія еще съ младенчества показала свою любовь къ посту. Въ тотъ день, когда кормилица ен ѣла мясо, она небрала ея млека. Благочестивая мать съ юныхъ лѣтъ старалась всѣять въ сердце юной дочери чувство благочестія. Отепъ ея поручилъ болярину Феодору, мужу просвѣщенному и благородному, учить Феодулію грамотъ. Въ девять лѣтъ она такъ уже любила ученіе, что всѣ дивились ея успѣхамъ и разуму.

Слава о ея мудрости и красоть разнеслась повсюду, и многіе князья искали вступить съ нею въ бракъ. Въ Суздаль въ то время княжилъ Мина Ивановичь, потомокъ Нимона Варяга, отличаясь и знатностію рода и богатствомъ; онъ прислалъ съ всликими дарами просить Феодулію себъ въ супружество Феодулія была пятнадцати льтъ, и сполняя волю родителей, должна была обручиться князю Минъ. Но она была еще въ дорогь въ Суздаль, какъ женихъ ея умеръ. По высшему указанію не возвращаясь къ отцу, Феодулія ръшилась вступить въ иноческую обитель. Около самой стъны города Суздаля, быль женскій монастырь въ честь положенія честной ризы и пояса Богоматери. Тамъ была игуменія—святой жизни. Сюда пришла Феодулія и молила у ногъ Игуменіи принять ее въ обитель для спасенія души. Тяжело житіе монашеское, сказала Игуменія, готова ли ты терпьть всякія напасти отъ духовъ

злобы, и въ бденіи и молитет проводить свою жизнь? Обливаясь слезами, Өеодүлія изъявляла полную ръшимость идти тъснымъ путемъ и молила игуменію причесть ее къ лику инокинь, и своими молитвами и совътами руководствовать на пути ко спасенію) Видя твердую ръшимость юной дѣвы, игу менія приняла ее въ обитель, и въ тотъ же день она была пострижена и наименована Ефросиніею; ибо въ тотъ день совершалась память Евфросиніи Александрійской. Съ ревностію стала проходить Евфросинія свое иноческое житіе. Изнуряя плоть свою постомъ и трудами, она постоянно увеличивала свой пость, сначала принимала пищу разъ въ день, потомъ чрезъ день, а иногда вкушала только разъ въ недълю. Въ храмъ Божіемъ она читала и пъла, и возвращаясь въ свою келлію, иногда безъ сна проводила ночи въ молитвахъ и чтеніи Священнаго Писанія. Смиренная и послушная, опа исполняла волю старшихъ инокинь, проходя съ любовію возлагаемыя на нее послушанія. Много искушеній претерпіла она отъ духа злобы, такъ что въ недоумъніи спрашивала игуменію, для чего Господь попускаеть воевать діаволу противъ рабовь Христовыхъ. « Безъ нападеній врага, отвъчала старица, не были бы извъстны върные рабы царя; такъ Господь допускаеть діаволу искущать любящихъ заповъди Его, чтобы яснъе явились ихъ добродътели. » Чъмъ сильнъе были искущенія, тъмъ пламеннъе Евфросинія повергалась съ молитвою предъ Богоматерію, вручая себя Ея покрову. Нечистыя движенія, возбуждаемыя духами злобы, она подавляла усиленнымъ постомъ и трудами твлесными такъ д что одни кости только оставались въ ея тълесномъ составъ.)

Слухъ о святой жизни Евфросиніи привлекалъ въ обитель многихъ женъ изъ города. Они сходились слушать ея пъніе и чтеніе въ храмъ и утъшаться ея бесъдою. Иногда, по повельню игуменіи она предлагала поученія и въ общемъ собраніи инокинь. Стоя посреди инокинь, сложивъ руки на грудн и

потупивъ очи, она предлагала свое слово. Вотъ образецъ ея наставленій:

« Каждому изъ насъ отъ природы дана возможность различать доброе и худое. Посему тоть, кто, зная, делаеть худое, не избъжить въчнаго наказанія. Нужно мужественно подвизаться противъ нечистыхъ помысловъ, иначе они побъдятъ насъ, и мы будемъ преступниками своего объта. Нечистыя движенія въ тіль и гріховные помыслы въ душь свойственны нашей природъ, но строгимъ житіемъ и подвигами мы можемъ подавить ихъ и очистить себя. Возненавидимъ же гръховное житіе, возлюбимъ добродътельное, подражая преподобнымъ матерямъ-Олимпіадъ, Евпраксіи, Февропіи и др. Ревнуя ихъ подвигамъ, очистимъ себя отъ всякой гръховной скверны, чтобы наслъдовать небесное царство. » Въ другой разъ, когда сестры просили ее сказать какое нибудь душеспасительное слово. « Знаю, преподобныя матери, сказала она, вы для того заставляете меня говорить, чтобы показать мое неразуміе; но изъ послушанія я скажу, что думаю: похвала инокамъ, а особенно намъ, немощнымъ сосудамъ, есть-постъ до последняго издыханія, дабы симъ воздержаніемъ угасить тълесныя стра-сти. Вы знаете, возлюбленныя мои, что говорить святый Іоаннъ Лъствичникъ: сворбящей утробъ смиряется сердце, а когда чрево наполняется, превозносится помыслъ, и Апостолъ Павель говорить: по аще и вившній нашт человикт тльеть, обаче внутренній обновляется по вся дни. (2 Кор. 4. 16.) Похвала намъ, инокинямъ, часто воспъвать духовныя пъсни и творить неослабную молитву и имъть любовь нелицемърную. Похвала черноризицамъ-доброе послушаніе со смиреніемъ. Вы сами, госпожи, знаете, что Богъ, явившись во плоти, послушливъ былъ до смерти, смерти же крестныя. Похвала инокамъ плакать-горькими слезами во время молитвы и бить, подобно мытарю, въ перси, да простить Всещедрый Владыка Христосъ наши прегръшенія. Похвала черноризицамъ быть кроткими и молчаливыми, юнымъ молчать предъ старшими, простымъ—слушать мудрыхъ, говорить тихо и скромно, никого небезчестить, ни предъ къмъ не превозноситься, считать себя ниже всъхъ, не носить красивой одежды, помнить всегда смерть, заботиться о миръ и святости, безъ чего никто не можеть узръть Господа, и Господь поможеть намъ побъдить діавола. Похвала и вънцы черноризицамъ, если они сохранять все сіе: тогда они услышать отъ Христа Бога призывающій гласть: пріидите, благословенній Отща Моего, наслюдуйте уготованное вамь царствіе. » (Мате. 25. 34.).

a training w

The second of

Многія вдовы и дъвицы, увлекаемыя силою сдова Евфросиніи и ея примъромъ, вступали въ обитель учиться у нея.)

/) Суздальскій женскій Богородичный монастырь состояль изъ бвухъ отдъленій. Въ одномъ жили дъвицы, въ другомъ вдовы, ( отдъленныя отъ дъвъ оградою. Жены имъли особую начальницу, но для молитвы онъ сначала собирались вмъстъ. Но потомъ для вдовъ устроена была особая церковь во имя Живоначальной Троицы; и дъвицамъ запрещено было бесъдовать съ бывшими въ замужетвъ / «И нигдъ же не бысть, пишетъ списатель житія Евфросиній, таковъ монастырь по всей великой Россіи по устроенію благочинія и покоя отъ труда черноризицамъ, ниже такихъ изрядныхъ и трудополезныхъ, иже въ постъ просіявшихъ черноризицъ не обръталъ никамо же, яко же сін трудоположницы, въ нихже/ бысть и сія блаженная Евфросинія, сіяюще, якоже свътильникъ на свъщницъ, или яко денница посредъ звъздъ; та бо основаніе житія постническаго и образъ хотящимъ черне нествовати, понеже убо и мужей мужественныхъ превзыде б∮агими дѣлы и труды, пощеніи же и бдініи, кротостію и терпініемъ. Аще кто и самое отроча вопросить, кто есть черноризцамь начало, и отвъщаеть, яко Евфросинія, дщи благовърнаго князя Михаила Черниговскаго, и кто есть философъ философомъ, кромъ сея блаженныя Евфросиніи. Блаженная Евфросинія сіяше,

солнце Ангельскимъ житіемъ, Божественныхъ исполнена даровъ, всю себъ восхищаше отъ земныхъ и небесная восхожденія въ сердцѣ полагаше, подобяся Серафимамъ и Херувимамъ, немолчными усты славословя Господа, и стяжа умиленіе много и слезы таковы, аки отъ источника нъкоего проливаемы. Поучашеся же въ законъ Господни день и нощь, и возбрани себъ бесъду на нъкія дни, пребываше молча въ божественныхъ поученіяхъ и преуспівая по Бозь добродьтельми. Не за долго предъ нашествіемъ Батыя на Россію, преставилась игуменія Суздальскаго Богородичнаго монастыря. Преподобная Евфросинія также почитала и любила ея преемницу въ игуменствъ, а сама только усугубляла подвиги, проходя жизнь болъе заключившись въ уединенной келліи. Между тъмъ гнъвъ Божій посттиль землю Руссную. Батый вторгичлся съ своимъ войскомъ. Суздаль былъ опустошенъ имъ. Только охраняемая молитвами Преподобной Евфросиніи обитель Богородичная сохранилась невредимою. Не голько инокини сей обители, но и другихъ обителей — нашли себъ спасеніе здъсь отъ меча и насилія враговъ.

Вскоръ Евфросинія получила извъстіе о мученической кончинъ своего отца, князя Михаила, и своего учителя Оеодора, и только благодарила Господа за то, что Онъ удостоилъ ихъвънца мученическаго

Живая въра и любовь къ Господу Преподобной Евфросиніи, ея строгая святая жизнь привлекли на нее въ обиліи благодать Божію, и она удостоилась дара чудотворенія. Не только къ ней приносили болящихъ для исцъленія, но и заочно призывали ея имя на помощь и получали исполненіе прошенія по своей въръ.

Одинъ изъ знатныхъ жителей города пришелъ къ Преподобной Евфросиніи и, утидавъ на ней худую и ветхую одежду, предлагалъ ей новыя, дорогія одежды. Отклоняя сей даръ Евфросинія сказала: рыба, будучи въ холодъ и посыпана снъгомъ, не портится, такъ и мы, иночествующіе, если

Digitized by Google

будемъ сносить зимою холодъ, сохранимся невредимы. И до конца жизни своей, она носила худыя одежды. Зная, что главный порокъ сего богача быль—скупость, она внушала ему быть милостивымъ къ домашлимъ, и творить милостыню обители и своими наставленіями исправила его отъ скупости.

На вопросъ одной жены, какая добродътель выше всъхъ? Евфросинія отвъчала, что—глава добродътелей есть любовь, потомъ милостыня, послушаніе, покорность и отверженіе своей воли.

Не задолго предъ своем кончиною, Евфросинія увидъла во снъ своего отца, князя Михаила, съ Оеодоромъ, призывающихъ ее въ небесныя обители. Сдълавшись больна, Преподобная Евфросинія собрала сестеръ и, давъ имъ наставленія, простилась съ ними, и причастившись Св. Таинъ, мирно предала духъ свой Богу Послъднія слова ея были: «Слава Тебъ, Пресвятая Троице, упованіе наше! Пресвятая Богородице, помогай ми. Господи, въ руць Твои, предаю духъ мой.» На погребеніе ея стеклось множество народа.

Другой женскій монастырь устроень быль въ Суздаль въ 1240 году, великимъ княземъ Александромъ (Невскимъ), и названъ Александровскимъ.

Въ трехъ верстахъ отъ Суздаля къ востоку, на берегахъ ръки Нерли, княземъ Георгіемъ Всеволодовичемъ основанъ Суздальскій Борисоглъбскій монастырь, иначе называемый Кидекошскимъ. Князя плънила красота мъстоположенія. Воспоминаніе о томъ, что здъсь было становище князей Бориса и Глъба, побудило его назвать монастырь Борисоглъбскимъ. Здъсь въ 1155 году погребенъ князь Суздальскій, Борисъ Юрьевичь.

Во Владимірт на Клязьмт начало монастырямт положено Андреемт Боголюбскимт. « Андрей Боголюбскій, пишетт літописецт, монастыри многи созда» (1). Отправляясь изт Выш-

Digitized by Google

your.

<sup>(1)</sup> Лавр. авт. поль 1173 г.

города съ иконою Богоматери, онъ, въ 11 верстахъ отъ Владиміра, въ память чудеснаго явленія ему Богоматери, основаль монастырь Боголюбовъ (1).

Въ 1187 году упоминается во Владиміръ монастырь Вознесенскій, гдъ останавливался епископъ Черниговскій, Порфирій (2).

Въ 1196 году Всеволодъ устроилъ монастырь Рождества Пресвятыя Богородицы (3).

Въ 1200 г. уже упоминается женскій Успенскій монастырь, устроенный женою Всеволода Георгіевича, Марією (4). Здѣсь постриглась она въ 1206 году и восемь лѣть провела въ болѣзни. Лѣтописецъ уподобляеть ее lову по терпѣнію. Она съ дѣтства любила правду, особенно почитала иночествующихъ, была нищелюбива и страннолюбива, утѣшала печальныхъ, скорбныхъ, больныхъ, и снабжала всѣмъ нужнымъ. «Преизлиха добра бѣ благовѣрная княгиня », говорить лѣтописецъ. Въ монастырѣ она пробыла 18 дней. Она скончалась августа 19-го. Епископы — Владимірскій Іоаннъ, Смоленскій Михаилъ, игуменъ Отроча монастыря изъ Смоленска, и Симонъ, ея отецъ духовный, хоронили ее.

Въ нашествіе монголовъ, всѣ монастыри были разрушены, иноки перебиты. « И убіенъ бысть », говоритъ лѣтописецъ, «Пахомій архимандритъ монастыря Рождества Пресвятыя Богородицы, да игуменъ Успенскій, да Өеодосій Спасскій и прочіи игумены и черньцы » (5). Чрезъ два года мы видимъ упоминаніе о новыхъ архимандритъ и игуменахъ.

<sup>(1)</sup> Надпись на Боголюбской иконъ Богоматери. Лът. Лавр. 185. Здъсь въ 1213 г. окончилъ жизнь свою инокомъ епископъ Суздальскій Іоаннъ.

<sup>(2)</sup> Лавр. лът. стр. 170.

<sup>(3)</sup> Лавр. лът. стр. 172, 174, 184.

<sup>(4)</sup> Лавр. авт. стр. 163.

<sup>(</sup>б) Лавр. лът. стр. 198.

Въ Муромъ были монастыри: Спасскій (1), Борисоглъбскій. Здъсь постригся Давидъ, князь Муромскій, его жена Февронія и жена Святослава, скончавшіяся въ 1228 году (2). Въ новооснованныхъ въ XIII въкъ княженіяхъ, Московскомъ и Тверскомъ, мы находимъ и иноческія обители.

Въ Твери, по преданію, въ 1263 г., Григоріемъ, отрокомъ князя Тверскаго Ярослава, основанъ монастырь, получившій названіе Отроча монастыря, на усть ръки Тверцы (3).

Въ Москвъ около 1280 г. основанъ былъ Петровскій монастырь, гдъ архимандритъ Іоаннъ первый устроилъ строгое общежитіе (4). Въ самомъ концъ XIII в. положено въ Москвъ основаніе монастырю Богоявленскому.)

## ОБЩІЙ ВЗГЛЯДЪ НА СОСТОЯНІЕ МОНАШЕСТВА ВЪ РОССІИ ОТЪ XI ДО XIV ВЪКА.

Въ первомъ періодъ своего существованія иночество Русское имъло такихъ высокихъ подвижниковъ, какихъ не часто представляетъ исторія церковная. Не говоримъ о подвижникахъ Печерской обители, о которыхъ съ благоговъйнымъ изумленіемъ воспоминали позднъйшіе подвижники. Но и въ съверной Россіи Антоній Римлянинъ, Варлаамъ Хутынскій, Авраамій

<sup>(1)</sup> Kap. II. np. 178.

<sup>(2)</sup> Лът. Лавр. стр. 191.

<sup>(3)</sup> Въ Лавр. лат. еще въ 1206 г. упоминается игуменъ Отроча монастыря. Но этотъ игуменъ, кажется, былъ изъ Смоленска.

<sup>(4)</sup> Ник. лът. 4, 73. «Се убо бысть первый общему житію начальникъ въ Москві».

Ростовскій, Никита Переяславскій, и другіе, во всякое время останутся украшеніемъ и славою церкви Христовой.

Составитель сказанія о началь Печерской обители еще въ XI въкъ замьтиль, что всъ монастыри Русскіе отъ Печерскаго монастыря заимствовали свой уставъ.

Но едва ли можно принимать, чтобы всё монастыри Русскіе имёли у себя именно Студійскій уставъ. Споры, возникшіе во XII вёкё о постахъ, и кончившіеся осужденіемъ Поликарпа, архимандрита Печерскаго, поборника устава Студійскаго, показываютъ, что въ Россіи были извёстны и даже болёе уважаемы другіе уставы, кромё устава Студійскаго. Они дёйствовали не только въ порядкё службы церковной, но, вёроятно, и въ жизни монашеской. И не всё монастыри могли быть общежительными. При маломъ братстве, когда въ обители было три, четыре человёка, уставъ Студійскій не могь быть введенъ. Позднёе мы видимъ, что нужны были увёщанія патріарха Филовея, чтобы преподобный Сергій учредилъ у себя въ обители общежитіе.

Какъ Печерская обитель со временъ преподобнаго Оеодосія принимала себѣ недвижимыя имѣнія, такъ и монастыри сѣверной Россіи обезпечивали содержаніе храмовъ и братіи недвижимыми имуществами. Антоній Римлянинъ купилъ для монастыря, имъ основаннаго, село съ людьми и рыбныя тони; князья Новгородскіе Мстиславъ и Всеволодъ дали Юрьеву монастырю угодья и денежный окладъ. Варлаамъ Хутынскій также завѣщавалъ монастырю своему села. Способъ управленія этими имуществами для насъ неизвѣстенъ отъ недостатка памятниковъ. Но доходы, получаемые отъ имѣній монастырскихъ и добровольныхъ приношеній, обыкновенно употреблялись, кромѣ украшенія храмовъ и содержанія братіи, на благотворенія, на прокормленіе адчущихъ, на пріють странныхъ. Это была священная заповѣдь всѣхъ устроителей монастырей. Иноки любили трудиться сами, но вмѣстѣ любили успокоивать утру—жденныхъ. Ревность къ распространенію Христовой вѣры была

отличительною чертою Русскаго монашества. Это даже въ XVI въкъ замътилъ Герберштейнъ. Не видно, чтобы при монастыряхъ устроивались училища; но о нъкоторыхъ святыхъ, какъ напр. объ Аврааміи Ростовскомъ, мы знаемъ, что они любили учить дътей и съ юныхъ лътъ вселять въ нихъ любовь къ святой въръ и благочестивой жизни. Обители иноческія воспитали многихъ великихъ пастырей для Русской Церкви, и это особенно мы видимъ въ Новгородъ, гдъ избраніе архіепископа, завися отъ народа, падало на людей изъвъстныхъ и по своему просвъщенію и по благочестію.

# приложенія.

## приложенія.

#### A.

#### О времени основанія Печерской обители.

Въ Лаврентьевскомъ спискъ автописи мы читаемъ такъ о началь -Нечерскаго монастыря. Въ лато 6559 постави Ярославъ Ларіона Митрополитомъ Русина въ святъй Софыи. И се да скажемъ, что ради проввася Печерьскый монастырь Боголюбивому Киявю Ярославу любащю Берестово и церковь ту сущюю Святыхъ Апостолъ и попы иноги наблящю, въ нихъ же бъ пресвутеръ именемъ Ларіонъ мужъ благъ, книженъ и постникъ. Хожаше съ Берестова на Дивиръ на холмъ, как нынв ветхый монастырь Печерскый, - ту молитву творяше: біз бо ту лізсь великь. Ископа печерку малу двусажену и приходя съ Берестового, отпъваше часы и моляшеся ту Богу втайнъ. Посемъ Богъ Князю вложи въ сердце и постави Митрополитомъ въ святий Софьв; а си Печерка тако оста. И не по мновъхъ днехъ... Антоній приде Кыеву и мысляше, кат бы жити и ходи по манастыремъ и не възлюби, Богу не хотящу. И поча ходити по дебремъ и по горамъ ища идъ бы ему Богъ показалъ и приде на холиъ, идъ же бъ Ларіонъ ископалъ печерку и възлюби мъсто се и вселися въ не И нача жити ту, копан печеру... Се же написахъ и положихъ въ кое лето почалъ быти монастырь. »

Прявой смысль, вытевающій изъ словь літописца — тоть, что Автоній поселился вбливи Кіева въ то время, какъ Иларіонь возведень быль на престоль Кіевской митрополіи Літописець начинаеть говорить о началь Печерской обители именно подъ 6559 годомь, въ свяви съ возведеніемь Иларіона въ санъ Митрополита, и исторію Печерской обители начинаеть разсказомь о пещерь иско-

панной Иларіономъ, какъ началь тыхъ пещеръ, гль поселился Антоній съ учениками своими, отъ которыхъ пещеръ и монастырь названъ Печерскимъ. Автописецъ не сталъ говорить ни о варяжской пещеръ, ни о другой какой либо ископанной прежде Антоніемъ. но только объ Иларіоновой. При краткомъ, сжатомъ разсказъ льтописца, извъстіе объ Иларіоновой пещеръ было бы излишне, еслибъ не отъ нея началась пещерная жизнь Антонія. По возведеніи Иларіона на престоль митрополів, си печерка тако оста, пишеть лівтописепъ... И не по внозъхъ двехъ бъ нъкій человъкъ и пр. Лалъе разсказываетъ овъ о путешествіи Автонія на Афонъ, возвращевіи его въ Кіевъ и занятіи имъ пещеры. Автописецъ хотвав бы прямо сказать: и не по мнозъхъ днехъ Антоній приде на ходиъ, идъ же бъ Ларіонъ ископаль печерку и възлюби мъсто се и вселися въ не. Но такъ вакъ естественно нужно было свазать, кто такой Антоній, то автописецъ и повъствуеть объ немъ. Очевидно, что путешествіе Антонія на Афонъ предпринято было гораздо рапъе возведенія Иларіона на митрополію, но возвращеніе его и завятіе имъ мъста подвиговъ Иларіона произошло немного спустя послів того, какъ Иларіонъ, сділавшись Митрополитомъ, оставилъ свою пещеру. Изъ равсказа лътописца видно, что пещера въ это время была пуста.-Въ конць своего сказанія о началь Печерскаго монастыря льтописецъ говоритъ: «се же написахъ и положихъ въ кое лѣто почалъ быти монастырь. • Если мы выставленный въ началь сказанія 6559 годъ не будемъ принимать за указаніе на начало Печерскаго монастыря, то ны не найдемъ у летописца указанія, въ кое лето почаль быти монастырь. Если бы Печерскій монастырь основался прежде возведенія Иларіона на митрополію, то что могло бы ваставить автописца помъстить это сказаніе подъ 1051 г? Что это сказаніе о началь Печерскаго монастыря помъщено въ Лаврентьевскомъ спискъ лътописи подъ 6359-иъ не случайно, видно изъ сличенія другихъ списковъ. Въ літописці Переславскомъ, послі сказанія о поставленім Иларіона въ Митрополита, следуеть сказаніе о началь Печерскаго монастыря. Это сказаніе начинается такъ: въ семъ же леть. Очевидно, летописецъ, повторивъ указание года, хотъль действительно обозначить время основанія обители. А въ первой Софійской автописи основаніе Печерскаго монастыря поставлено даже годомъ позднъе посвященія Пларіона въ Митрополита. «Въ лъто 6559-е постави Ярославъ Ларіона Митрополитовъ Русина Святьй Софіи въ Кіевь собравь епискупы. Въ льто 6560-е преставися великый Володимеръ Ярославичь въ Новегороде месяца овтября въ 4-й день въ недълю и положенъ бысть въ святъй Софъи. юже создаль. Того же льта начало Печерскому монастырю отъ Антонія, Очевидно, смерть князя Владиміра въ Новгород' не была

удобнымъ случаемъ помѣстить тутъ сказаніе о началь Печерскаго монастыря, если бы по убъжденію лѣтописца не въ этотъ годъ онъ основанъ былъ. Когда образовалось мнѣніе о болѣе раннемъ поселеніи Антонія вблизи Кіева, то лѣтописцы ранѣе уже помѣщали извѣстія свои объ Антоніъ. Софійская лѣтопись обозначаетъ, что основаніе Печерскаго монастыря было послѣ Сентября 1051 г.

Въ Патерикъ XIV в , древнъйшемъ изъ извъстныхъ намъ, выписку изъ котораго представляютъ издатели собранія Русскихъ льтописей, мы читаемъ: сеже написахъ и положихъ въ кое лъто почаль быти монастырь, и что ради зовется Печерскый монастырь. Тогда льто 6559-е. Подобное опредъленное указаніе на годъ начила Печерскаго монастыря мы встратили еще въ двухъ спискахъ Патерика (Лавр. Библ. № 1. и М. Д. Акад. № 73. л.). Конецъ сказанія о началь Печерскаго монастыря читается въ нихъ такъ: се же написахомъ и положихомъ въ кое лето поча быти монастырь и что ради вовется Печерскый, льто же тогда 6559-е. Если не во всъхъ древнихъ спискахъ Патерика такъ ясно обозначено время поселенія Антонія въ пещер'в вбливи Кіева, то по крайней мъръ ни въ одномъ изъ нихъ ранъе конца XVI в. не найдемъ указанія на болье раннее поселеніе завсь Антонія. Тогда только какъ Кіевскіе ученые, не довольствуясь разсказомъ літописи, стали прибъгать въ своимъ соображеніямъ и дополнять лътописное повъствованіе другими свіздініями, почерпнутыми изъ посланій Симона и Поликариа, явилось сказаніе о ранвемъ поселеніи Антовія вблизи Кіева. Извістіе Симона о постриженіи Леонтія, епископа Ростовскаго, и Митрополига Иларіона Антоніемъ, повъсть Поликарпа о Моисев Угринь, соображенія о раннемъ приходь Өеодосія и извістіе о сорокальтнемъ безвыходномъ пребываніи Антонія въ пещерь привели составителей житія Антонія къ убъжденію въ томъ, что Антоній поседидся въ пешерѣ вблизи Кіева не позже 1027 или даже 1017 г.

Не отвергаемъ древности преданія о равнемъ поседенія Антонія вблизи Кіева, такъ какъ на это встрѣчается указаніе въ посланіяхъ Симона и Поликарпа. Но не можемъ предпочесть неясныя указанія сихъ писателей ясному свидѣтельству дѣтописи. Симонъ и Поликарпъ пользовались какимъ то, не дошедшимъ до насъ, житіемъ Антонія. Симонъ пишетъ къ Поликарпу: «Иларіона Митрополита челъ еси самъ въ житьи святаго Антонія яко отъ того постриженъ бысть и тако священства сподобленъ бысть.» Сказаніе объ Онисифорѣ Симонъ заключаетъ такъ: «и ина такова обрящеши, брате Поликарпе, въ житіи святаго Антонія» Симонъ разумѣегъ полтвержденіе той мысли, что погребенные въ Печерской обители имъютъ

Антонія и Өеодосія ходатаями предъ Господомъ. Въ сказаніи объ Аеанасів затворникв въ подтвержденіе той же мысли говорить: «аще ли кому невърно мнится написанное се, да почтетъ житіе святаго Антонія, Отца нашего, начальника Рускимъ мнихомъ » Разсказывая о чудесномъ основаніи церкви Печерской, Симонъ прибавляеть: «въ житіи бо святаго Антонія сего пространніве обрящеши »

Подинарпъ, въ сказаніи о Монсев Угринв, пишеть: «и въ житіи святаго отца нашего Антонія вписано есть, како прінде и скончася въ добръ исповъдании. въ повъсти о Осодоръ и Василів читаемъ: въ житіи святаго отпа нашего Антовія повідается: Варяжскій поклажай есть, повеже сосуди Латинскія суть. Въ концѣ сказанія о Агапить пишется: въ житій святаго Антонія вся житія ихъ вписана суть аще и вкратив . До насъ не дошло житія Антонія, которое упоминается въ сказаніяхъ Симона и Поликарпа. Подъ именемъ житія Антонія въ древнихъ Патерикахъ, прологахъ и сборникахъ встръчается или повтореніе извъстія льтописнаго или въсколько распространенное сказаніе о двукратномъ путешествін Антонія на Авонъ. Приводимъ сказаніе въ последнемъ его виде, на сколько въ немъ содержится новыхъ свъдъній въ сравненіи съ автописью. Во дви княженія самодержца Рускія земли благовърнаго великаго князя Владиміра Святославича благоволи Богъ явити свътильника рустей вемли и наставника монашествующихъ, яже о немъ сказаніе. Бысть убо нікій благочестивый мужъ отъ града Любеча, въ онь же измлада вселися страхъ Божій, желаяще же въ иноческій облещись образъ. Челов'яколюбивый же Господь възложи сему въ умъ въ страну итти греческую, и тамо острищися Абіе путному шествію устремися странствуя за Странствовавшаго и Трудживагося нашего ради спасенія, и достиже Царствующаго града, и въ Святую гору вниде, и объщедъ святая монастыря, яже на Авонь, и видь монастыри сущія ту на Святой горь и пребываніе тұхр отепр врипе лечоврлескаго естества во птоли янсетрское житіе подражающи, паче разжеся Христовою любовію, желая тіхъ отець житію поревновати. Прінде во единъ отъ сущихъ тамо монастыревъ и моли Игумена, дабы нань возложилъ Ангельскій образъ иноческаго чина. Игуменъ же, прозря, яже въ немъ хотящая быти добродътели, послушавъ и постриже его, и нарече имя ему Антоній, ваказавъ и научивъ его иноческому житію. Антоній же во всемъ угождая Богу на прочее подвизася въ покореніи и послуша ніи, яко всімъ радоватися о немъ. Рече же ему Игуменъ: Антовіе! иди паки въ Русію, да тамо прочимъ на успехъ и на утвержденіе будещи благословеніем в Святыя горы. Антоній же прінде въ градъ Кіевъ, высляще, гдф бы пребыти, и походи по монастыремъ и не

възлюби ни въ единомъ гдѣ бы жительствовати Богу не вълящу. Нача ходити по дебрѣмъ и по горамъ п по всѣмъ мѣстомъ и на Берестово пріиде, и обрѣте тамо печеру, и вселися въ ню юже бѣша ископали Варязи и въ ней пребысть въ велицѣмъ въздержаніи. По спхъ же преставльшуся великому князю Владиміру и прія власть безбожный окаянный Святополкъ и сѣде въ Кіевѣ и нача избивати братью свою и уби святою Бориса и Гльба. Антоній же видя таковая кровопролитія яже содѣла окаянный Святополкъ и пави побѣжа въ Святую гору. Егда же благочестивый князь Ярославъ побѣди и сѣде Кіевѣ...» Потомъ слѣдуетъ сходно уже въ лѣтописью разсказъ о пришествіи Антонія на то мѣсто, гдѣ Иларіонъ ископалъ пещеру

Отсюда видимъ, что какъ въ летописномъ, такъ и въ приведенномъ нами сказаніи о двукратномъ путешествіи Антонія на Афонъ, время окончательнаго его поселенія вблизи Кіева опредъляется одинаково. Откуда заимствовано это свъдъніе о двукратномъ путешествіи Антонія на Абонъ и его первоначальномъ поселенів въ варяжской пещеръ, не внаемъ. Если предположить, что такое извъстіе взято изъ древняго житія Антонія, то возникаетъ вопросъ; почему только это одно извъстіе взято изъ него? Въ посланіяхъ Симона и Поликарпа им находимъ нъкоторое указаніе на содержаніе житія преподобнаго Антонія. Но ни одно изъ сведеній, упомянутыхъ этими писателями, не вошло въ повъсть о началь Печерскаго монастыря. Она не говорить о постриженіи Иларіона Анто-1726 ніемъ, хотя говоритъ о пещерѣ Иларіона. Между тѣмъ, о лвукратномъ путеществіи Антонія на Абонъ вичего не говорится у Симона и Поликарпа. Упоминается у Поликарпа пещера варяжская, но не говорится, чтобы жилъ въ ней когда либо Антоній. Два раза или однажды путешествоваль Антоній на Афонь — это нисколько не изм'вняетъ времени вторичнаго его поселенія вблизи Кіева. По тому и другому сказанію, онъ поселился около Кіева тогда, какъ Иларіонъ поставленъ былъ Митрополитомъ. Нѣтъ никакихъ намековъ на болье раннее поселение Антонія. Льтописецъ говорить, что только при Изяславъ начаша приходити къ Антонію братія и нача пріимати и постригати я, а прежде приходили къ нему только за благословениемъ и приносили потребное ему, и видно, что онъ жиль одинь. Только после постенния Изяславова уведань бысть всъми Антоній, и начаша приходити къ нему братія. Всь первыя важивинія событія Печерскаго монастыря, какъ то: постриженіе Варлазма и Ефрема, устроевіе монастыря, совершились уже въ княжение Изяслава. Такимъ образомъ еще ничто не заставляетъ насъ предполагать болье раннее поселение Антонія вблизи Кіева. Разсмотримъ теперь другія основанія, на которыхъ утверждають

мивніе о раннемъ прибытіи Антонія въ Кієвъ. 1) Какъ согласить поселеніе Антонія вблизи Кіева въ 1051 г. съ извъстіемъ Симона о пострижении Леонтія, Епископа Ростовскаго, и Митрополита Иларіона, Антоніемъ? Но а) Јеонтій быль предшественникъ на Епископскомъ престолъ въ Ростовъ Исаін, возведенному въ сей санъ въ 1077 г. Савдовательно онъ могъ быть постриженникомъ Антонія и тогда, когда мы допустимъ поселеніе Антонія въ пещеръ вблизи Кіева только въ 1051 г. Двадцать шесть лѣть прошло со времени поселенія Антонія; Леовтій могъ быть постриженъ и сделаться Епископомъ тъмъ болье, что онъ, въроятно не долго ванималъ Епископскій престоль: ибо, по словамъ Симона, онъ имълъ участь Двухъ Вариговъ, первыхъ иучениковъ Христіанства въ Россіи,невърные его убили. Неналобно, впрочемъ, забывать того, что житіе Леонтія, встръчающееся въ отдъльномъ видъ, нисколько не подтверждаеть, чтобы онь быль постриженникь Антонія, б) Что насается до постриженія Иларіона у Антонія, то еще Караманнъ приняль это известие съ совершеннымъ недовериемъ; онь замечаетт: когда же? Антоній быль еще самь быльцомь, когда Иларіонъ пасъ уже церковь? (Кар. Т. І, пр. 138). Что Иларіонъ быль инокомъ, на это указываетъ опъ самъ въ своемъ исповъданіи: Азъ мнихъ и пресвитеръ Иларіонъ (Приб въ Тв. Св. Отц. II, 255) Но можно ли думать, чтобы летописець говорившій о пещере, объ уединенной молитвъ въ ней Иларіона, въ связи съ приходомъ Антонія въ Кіевъ, не упомянуль о постриженіи Иларіона у Антонія? Въроятно, потому онъ названъ постриженникомъ Антонія, что быль первымъ жителемъ пещеры, въ которой после поселился Антоній. Намъ неизвъстно житіе Антовія, на которое ссылаются Симонъ и Поликариъ, и потому невозножно произносить о немъ рашительное суждение. Но уже то самое, что оно не сохранилось, кажется, можетъ свидътельствовать, что оно не пользовалось большимъ уваженіемъ у предковъ нашихъ. До изсъ дошло житіе преп. Осодосія, дошли сказанія объ убіеніи Бориса и Глівба, — отчего же не сохравиться бы и житію Антовія, котораго память такъ священна для Руссвихъ? Сличяя и тъ немногія указанія на содержаніе сего житія, какія встрфчаемъ у Симона и Поликарна, находимъ, что эти извъстія не легко согласуются съ свидътельствани другихъ историческихъ памятниковъ того времени.

2) Поликарпъ пишетъ, что Моисей Угринъ, взятый въ плънъ Болеславомъ въ 1018 г. и одиннадцать дътъ проведтий въ плънъ у Јяховъ, потомъ пришелъ въ Антонію, въ монастыръ котораго прожилъ 10 дътъ. Слъдовательно Антопій былъ уже извъстенъ по полвигамъ около 1030 г. По на сіе надобно замътить, что въ самомъ сказаніи Поликарпа о Монсеь Угринъ уже заключается

указаніе, что онъ пришель къ Антонію тогля, какъ быль уже Печерскій монастырь съ довольнымъ числомъ братіп. «Прінде въ Печерскій монастырь въ Святьи Богородиць, говорится у Поликарпа о Монсев Угринв, и тамъ нвито отъ братін, боримый страстію, обратился къ нему съ просьбою о помощи Сапый разсказъ Поликарна не заставляеть ли скорве принять, что Монсей Угринъ пришель въ Антонію уже тогда, вавъ устроень быль монастырь съ храмомъ во имя Успенія Богоматери и самъ Антоній жидь въ пещерахъ, что подъ новымъ монастыремъ? Тамъ теперь почивають и мощи Моисея Угрина, чего не могло бы быть, если бы онъ скончался около 1040 г., когда эти пещеры начаты копаніемъ послф 1057 г. Напрасно замъчаютъ противъ этого, что мощи Монсея Угрина могли быть перенесены вюда посль нашествія Батыя. Изъ сказанія Поликарпа объ Іоаннь Многострадальновъ мы видимъ. что онь лежали ваесь и въ XII в. и такъ давно уже, что тридцать льть прожившій въ пещерь Іоаннь не зналь, что туть погребень Монсей, пока не извъстило его о семъ небесное откровение. - Потомъ изъ житія преп. Өеодосія мы видимъ, что до прихода Варлаама въ Антонію, что было уже въ вняженіе Изяслава, въ пещеръ сь Автоніемъ подвизались только Никовъ и Осодосій. Следовательно Монсей Угринъ пришелъ къ Антонію послѣ Варлаама.

- 3) Говорять еще, что, въ нъкоторыхь рукописныхъ патерикахъ, въ житіи преп. Өеодосія ясно означено, что Өеодосій пришель къ Антонію въ пещеру и быль принять имъ въ 1032 г. И эго показаніе оправдывается разсказомъ Нестора объ обстоятельствахъ жизни Өеодосія: а) Өеодосій является къ Антонію, по словамъ Нестора, отрокомъ, т. е. въ молодыхъ льтахъ; давать другое значеніе выраженію Нестора ничто не позволяетъ. Четырнадцатильтній сирота три года печетъ просфоры, довольно времени живетъ у пресвитера, возвращенный въ домъ—тайно удаляется въ Кіевъ. Что ни придумывайте: Өеодосій явился къ Антонію не старше 23 льтъ. б) Мать Өеодосія, спустя 4 года, узнаетъ объ удаленіи его въ Кіевъ, пришла сюда же. долго не соглащается на то, чтобы сынъ остался въ пещеръ, потомъ постриглась сама. Потомъ уже сльдовало постриженіе Варлаама и Ефрема, что было въ 1054 г. в На это замътимъ
- а) Въ старыхъ спискахъ житія преп Өеодосія вигдѣ не означено время прибытія къ Антонію. Если бы оно ясно было указано, то нечего было бы спорить о семъ. б) Мы знаемъ, что преп. Өеодосій скончался въ 1074 г, но какихъ лѣтъ отъ роду—этого не показываетъ ни житіе его, ни лѣтопись. Можно допустить, что онъ скончался имѣя около 50-ти лѣтъ отъ роду. Ни при избраніи его въ настоятеля Печерской обители, ни при кончинѣ его не

13
Digitized by Google

говорится, чтобы онъ быль въ старости - Следовательно онъ могъ въ 1051 или 1052 г. придти къ Антонію 23-хъльтъ. Впрочемъ есть основаніе принять, что Осодосій пришель къ Антонію не моложе 30-ти лътъ. Въ жизни Осодосія допускають почему-то очень важную хронологическую спінбку. Оставшись сиротою на 14-мъ году оть поду. Осодосій не мало времени жиль при матери. Потомъ, заивтивъ, что въ храмъ не совершается иногда служба за недостаткомъ просфоръ, онъ началь печь просфоры, — сице же пребысть 12 льть и боль творя. Вийсто 12-ти обыкновенно читають два года; между темъ въ древичишихъ спискахъ именно стоитъ 12; въ харатейномъ спискъ житін Өеодосія (Рк. М. Усп. Соб. XII или XIII в.) число это читается буквами. Когда мать стала принуждать его оставить это занятіе, онъ удалился въ другой гороль и тамъ жилъ не малос время. Возвращенный домой, онъ не малое время служиль у властелина града. Такимъ образомъ никакъ не ненъе 30-ти лътъ было Өеодосію, когда онъ пришеле къ Антонію. Антоній именуется уже старцемь, когда пришель къ нему Осодосій, и онъ, состаръвшійся уже въ подвигахъ иночества, могъ сказать Өеолосію, только-что вступившему въ возрасть, когда страсти сильные дыйствують: ты молодь. Самое житіе Өеодосія ясно показываетъ, что до прихода Варлаама, или до вступленія Изяслава на великое княжение Киевское, съ Антониемъ въ пещеръ подвизались только Никонъ и Осодосій. Блаженный Несторъ пишеть: «можно видъть три свътила, сіяющія въ пещерь и разгонявщія тьму бъсовскую, всякою молитвою и постомъ: разумью преподобнаго Антонія, блаженнаго Өеодосія и великаго Никона. Ови въ пещеръ молились Богу, и Богъ быль съ ними »

в) Очень можно допустить, что мать Өеодосія пришла его отыскивать уже въ княженіе Изяслава. Если у Нестора разсказь о приходь матери Өеодосія въ Кіевъ помыщент прежде разсказа о приходь Варлаама къ Антонію, то это потому, что онь хотыть окончить свой разсказъ объ отношеній Өеодосія къ его матери. Исторія матери Өеодосія показываетт, что подвижники пещеры извістны уже были при дворі княза. Съ согласія великой княгини мать Өеодосія поступила въ Никольскій монастырь. Но княгиня, знавшая иноковъ Пещеры и принимавшая въ нихъ участіе, была супруга Изяслава

И такъ пътъ достаточныхъ основаній и приходъ Осодосія къ Антонію полагать равъе 1051 или 1052 г. Къ тому же ваключенію мы придемъ, если обратимъ вниманіе на перваго сподвижника Антонія, Никона. Если относить поседеніе Антонія вблизи Кієва ко второму или третьему десятильтію XI в., то Никонъ былъ бы уже такъ старъ, что не могъ бы занимать мъсто игумена въ Печерскомъ

монастырѣ съ 1078 по 1088 г. Онъ уже въ зрѣлыхъ лѣтахъ пришелъ къ Антонію, ибо именуется пресвитеромъ и искуснымъ черноризцемъ и не былъ дряхлымъ старцемъ около 1073 г.; ибо путетвествуетъ изъ Тмутаракани и обратно и потомъ снова возвращается въ Почерскій монастырь и лаже соглащается принять въ
немъ игуменство, которымъ и правитъ до 1088 г. Принявъ, что
Никонъ поселился при Антонів въ 1051 г., имѣя сорокъ лѣтъ отъ
рожденія, мы найдемъ, что вижъя оболо 70 лѣтъ, онъ слѣлался Игуменомъ. Если же прибытіе Никона къ Антонію допустить не позже
1030 г.; то Никонъ, будучи уже девяноста лѣтъ, долженъ былъ
принять игуменство. Но едвали бы такой старенъ согласился на
себя принять бремя игуменства?

4) Какъ же теперь объяснить извъстіе льтописи о сорокальтнемъ безвыходномъ пребываніи Антонія въ пещерь? Годъ кончины преподобнаго Автонія не обозначенъ ни въ дітописи, ни въ житіи Өеодосія Въ последній разъ въ летониси онъ упоминается подъ 1069 г. Не видно, чтобы онъ быль при смерти Өеодосія, при избраніи Стефана или Никона. Посему въроятно сказаніе Симона, что Антоній свончался за годъ до Өеодосія. Между тывь, если основание Печерскаго монастыря положить въ 1051 г., то, по лътописному сказанію о сорокальтиемъ пребываніи Антонія въ пещерь, выйдеть, что онъ скончался въ 1091 г. - чего нельзя принять. Для объясненія сего недоумьнія, г. Кубаревь предполагаеть поврежденіе въ літописи, и думаеть, что вмісто м нужно читать много. Такое предположение находить себь сильное подкрыпление въ томъ, что въжитія преп. Өеодосія, составленномъ Несторомъ горавдо ранъе лътописи, и слъдовательно ближе ко времени кончины Аптонія, говорится почти тіми же словами, какъ и въ літоциси, только не означается времени. «Преподобный же Ангоній, якоже бъ навыкаъ единъ жити, и не тръпя всякаго мятежа и молвы, затворися въ едину келію печеры поставивъ братіи всебе місто блажевнаго Варлаама сына болярина Ивана. Оттуда пакы преселися на инъ холмъ Антоній и ископавъ печеру живяще въ ней, и неиздавя изъ нея, идеже ныне чествое тело его лежить. противъ этого замъчаетъ г. Бутковъ, что подобнаго рода сокращений мы не видимъ въ древнихъ нашихъ письменныхъ памятникахъ. Въроятиве другаго рода описка: вивсто четыренадесять написано четыредесять или выбото ді написали м, что сходно по начертанію. Хотя мы не можемъ опредълить года, въ который Антовій сталь конать вовую пещеру, но приблюзительно можемъ сказать, что это быль 1056 или 1057-й годъ. Такимъ образомъ выйдеть 13 льть или около того до удаленія Антонія въ Червиговъ. Сюда можно приложить годъ или болъе времени, которое Антоній провель въ своей

пещерв, возвратясь изъ Чернигова, до своей кончины. И тогдя ясны были бы слова латописца. «самъ иде въ гору, ископа печеру, яже есть подъ новымъ монастыремъ, въ ней же сконча животъ свой живъ въ добродътели не выходя изъ печеры латъ 14 нигдъ же въ ней же лежатъ мощи его и до сего дне.»

Но какъ предположение о подобной опискъ не оправдывается никавими варіантами, то придумали два другихъ способа для объясненія сорокальтняго пребыванія Антонія въ пещерь. Г. Бутковъ говорить: положительно можемъ утверждать, что сорокальтнее безотлучное пребывание Антоніево въ пещеріз относится въ одной ископанной имъ на Берестовомъ холму и считается съ 1017 по 1057 г., въ которомъ Ангоній, поставивъ своей братій игуменомъ Варлаама, переселился для уединенной жизни на другой сосъдній холиъ, гд в ныпъ ближнія пещеры. Но такая мысль, очевидно, противопичить словамь льтописпа, который посль переселенія Антонія въ вовую пещеру и посат кончины изчисанеть годы его пещерной живни. Прямой смысль словь летописи тоть, что Антоній неисходиль изъ пещеры подъ новымь монастыремь, изъ той пещеры, въ которой онъ скончался и въ которой погребено его тело. Притомъ какъ ни представляйте раннимъ приходъ Антонія въ Кіевъ, все онъ не могъ быть въ 1017 г. Антоній не успъль бы прибыть въ Кіевъ, предпринявъ путь послѣ извѣстія о вступленін Ярослава на престолъ Великокняжескій; и внутреннім смуты, которыя, какъ повъствуеть пространное сказаніе объ Антоніъ, ваставили его удалиться изъ отечества, прекратились не прежде 1026 г. Посему авторъ «Исторія Русской церкви» и авторъ статей • Церковь Руская во дни Владиміра и Ярослава І принимають, что льтописецъ изчисляетъ здъсь всю жизнь Антонія въ пещерахъ подъ Кіевомъ, и въ ближнихъ, и въ дальнихъ, полагая прибытіе Антонія въ 1027 г. Но въ такомъ случать было бы болте 40 латъ пещерной жизни Антонія вбливи Кіева, когда онъ скончался за годъ до Осодосія, умершаго въ 1074 г. Следовало бы допустить, что Антоній поселился вбливи Кіева въ 1033 г. Но въ такомъ случаћ нельзя было бы придти къ нему около 1030 г. Никону, Моисею Угрину, и въ 1032 г. Өеодосію — Для отклоненія сего недоумьнія допускають, что Антоній, возвратясь изъ Афона въ 1027 г., цять атть ходиль по монастырямь и отыскиваль себв мъсто для поселенія. Но въ сказаніи о двукратномъ путешествіи Антонія, несомижниую достовърность котораго допускаетъ авторъ изложеннаго нами мивнія, говорится, что Антоній, возвратившись въ другой равъ изъ Афона, пришелъ уже прямо на знакомую ему гору подлъ Кієва, туда, гдв Иларіонъ ископаль свою пещеру. И согласно ли

съ характеронъ любителя безмолвія Антонія пять літь отыскивать себів місто для поселенія?

Поэтому, если не предполагать описки въ извъстіи у льтописца о сорокальтнемъ пребываніи Антонія въ пещерь, мы думаемъ, что автописець разумбеть забсь всю его иноческую жизнь, не искаючая и его жизни на Афонъ, которая, какъ говорить преданіе, была также пещерная. Лътописецъ, сказавъ объ удалении Антонія въ новую пещеру, абласть взгляль на всю его жизнь: «сконча животь свой, живь въ добродътели не выходя изъ пещеры нигаъ же. • Скажуть: въ такомъ случав нельзя бы назвать пещерной жизни Антонія безъисходною. Но жизнь Антонія и не быда такою. Онъ быль не затворникъ, но пещерникъ: онъ исходиль изъ своей пешеры на дъла послушанія и служенія ближнимъ. Онъ оставлядь и первую свою пещеру болье чымь на два дви, когла Изяславь гитвался на него за Варлаама; оставивъ старую пещеру, началь копать новую, и изъ нея удалился въ Черниговъ, гдв также въ Болдиныхъ горахъ ископалъ пещеру. Такъ прошло сорокъ дътъ его иночества. Въ пещеръ погребено и его тъло. Лътописепъ не сказаль: никуда же, но нигдъ же не выходя, т. е гдъ онъ ни жиль, везав жиль въ пещерв; тогда какъ его ученики устроили себъ монастырь надъ горою, онъ оставался въ пещеръ, а не жилъ въ келліи, какъ это было и на Афонъ. Такъ мы объясняемъ слова льтописца о сорокальтнемъ пребываніи Антонія въ пещеры. Это объяснение менье противоръчить смыслу льтописи, нежели выше. приведенныя мифнія.

Такимъ образомъ ничто не препятствуетъ намъ согласно съ лѣтописью, признать, что Антоній поседился вбдизи Кіева въ 1051 г.
Мѣстныя преданія Афона едва ди могутъ имѣть какую силу при
рѣшеніи вопроса о времени поседенія Антонія вблизи Кіева. Тщательный собиратель преданій Афона, путешественникъ прошедшаго
вѣка, Барскій, не зналъ преданія о пещерѣ Антонія около Есфигмена. Это преданіе только въ сороковыхъ годахъ нынѣшняго столѣтія сдѣлалось извѣстнымъ намъ. Пусть булетъ вѣрно преданіе, что
Антоній пострижень игуменомъ Өеоктистомъ, но игуменъ такого
имени могъ быть въ 973 г., могъ быть и въ 1050 г.

Б.

Преподобнаго отца Өеодора игумена Студискаго о останцъхъ перковныхъ канонъ.

Не обратаяся въ началь: слава въ вышнихъ Богу, развъ бользии, или инол полобныхъ бользни въ епитемен да будетъ, донелиже вся братія излізуть изв церкви, повлоняяся всімь и прося отданія, и тако приметь благословение и поклонится 100. Иже лишится шести псалмъ, да престоитъ на трапезь; аще ли же ви съдитъ та повловится 15. Иже по шести псалыв излезеть вонь и церкве, и пребываеть до помилуй мя Боже съпяли пребывая, эдъ безтерпънія дастоить на трапевь не востая до 50 псалмъ сухо да ясть. Иже поимъ Господеви не варить первъе начатка, епитемею да пріиметь, юже и слава въ вышнихъ. Иже всего канона лишится сухо да ясть. О годинахь. Иже лишится до прокъ коев же годины, или до ковца, да поклонится 40. О литурии Иже необрящется в начало литургін, да прінметь епитемею, юже и слава въ вышнихъ. Иже Евангеліа не слышить на литургін, да престоить на трапевъ. Иже да комкаетъ о своемъ умъ; да отлучится день 1. Иже въ епитемеи сый не престоить отъ катихумень впаперти до конца литургія да поклонится 50. О неприхождении на трапезу. Кто не обрящется егда братіа на трапев'в сядуть разв'в истовыя вины, и посл'вдь пріндеть, объдь да стоить, ли сухо да ясть, ли, по святому Василію, да не ясть до тояже годины другаго дне. Иже безъ повельнія издазить изь церкве развъ единою, съвершаемъй модитвъ, да поклонится предъ одтаремъ 10. О поучении. Всякъ, иже не обрътаяся въ Господня ученія разві благы вины, сухо да ясть, ли да повлонится 100. Отлучанися вечерняго поученія да престойть на трапевь, ли сухо да ястъ. О клепаніи. Бсякъ иже слыша въ до три удареніи билныхъ, съ тщаніемъ не течетъ въ церковь, да поклонится 30. О дълежь. Иже не течетъ всегда со тщаніемъ на діло спрочією братією, да отлучится день 1. Иже по молитвъ трапезнъй и едну испість, якоже есть уставь, да поклонится 20. О навечерній молитев. Иже бестауеть по навечерни молитвь, да поклонится 50. О дылателехь. Всякъ рукодълатель безъ молвы недълан, но воздвижа пустыя бъседы, да отлучится двъ недъли. О молеящихъ.

Иже кличеть безавноты, да поклонится 30. О татбю. Обратаяся при всякомъ краденіи, да отлучится одну недфлю. Аще обрящется у кого, что на всякомъ мъстъ развъ даемаго имъ, си убо да возмутся отъ него, а онъ сухо да ястъ. Аще ито имать неисповъдано что, или аще безъ уставленія исповъсть кому, да отлучится день единъ. О исповъдании. Аще кто минувшема двъна недълема, неисповъсться могый, да отлучится день единъ. О клеветь. Иже каку пріемлеть, и самъ неисправить клеветавающаго, или непріемлюща повъсть Игумену, за повлонится 100. О тай писаніи. Нже обрящется тай Игумена паша, кому ли пріемля грамоты, да отлучится три дни. О слышаніи Аще кто зоветь братомъ не отзовется яко далече сыи, да повлонится 30. О неизмънени ризв. Всякъ иже по вся сбуты въ своя своимъ умомъ, и пакы не предая своея измѣны въ тойже день, или на утріа, сухо да ясть. О востающих в на Игимена. Всякъ крамозуя на Игумена и смущая братію, да отлучится неделю едину. О лакомстви. Иже безъ времене плеть въ вежю или винницю развѣ повельніа строитель да отлучится день единъ О клеветаніи. Иже по придучаю изыдеть на дело служенія, и возвращение повъсть вся случьшаяся ему, кацъмъ убо образомъ, паче, яже на трапезъ развъ вопрошаемыхъ Игуменомъ, да отлучится день единъ. Иже отъ монастыря иного пришедъ, прежь грамоты возвістить не токио грамоты, разві старійшины, о комждо любо образъ, и наче при брашнъ, или о вной вещи, да отлучится три дни О ризв. Иже въ недваю, пачежъ во святыя дни не ходить во увшей ризъ своей по двь вечерни, и потомъ положить ю, да повлонится 10. О повелюнных паписаніих в Иже обрящется, въ доскахъ написано вно что книжно и лексиконъ, и къ брату написаніе какому, разяв ему же, учится стихерама, или сваилнамь да отлучится три дни. О обличении. Иже обличень о чесомъ, взыскаеть и сварится о гръсъ своемь, явь сотворенномь и обличень, да отлучится день единъ. Иже исходяща брата уведъвъ изманастыря ли совъщавша или изволивша ти не повъсть Игумену да отлучится неделю едину. Килары. Пролитіе аще пролість, по пяти мъръ прилитая, такожь и пролитие одта, ли масла, да разсыпаніа сочивъ все будетъ, да поклонится 100. Аще что изгністъ неизвідомо, ли сосудъ не покровенъ на мнозъ, да поклонится 100. О ученіи. Аще не имать утробы милостивы; и отеческыя любве, яко пытати дати въ наказаніи и ученіи Господни, ретяа душею и твломъ, милуа и храня все тълеснос ихъ храненіе, да поклонится 100, ли сухо да ясть, ди да отлучится день единъ; аще вяще поставить, ли мене на трапезъ, а не по строеному, да поклонится 100. О сосудьки. Разбіеніе аще будеть, какому любо сосуду, да повлонится 100 или 200 или 300, или да престанеть; даже братіа

ядять держа сосудь на выю навязань, дажь и отъядять. О сокачи. Аще не будеть полнъ нотель воды наліань, да поклонится 30. О вареніи. Аще набытовъ погибнеть, да повлонится 100 Аще ли повержено будеть поставленное, да предстоить на транев в предъ братією, и сухо да ясть. Аще влість прежде масла соли, да быша вкупъ веръза, да поклонится 20. Или сокъ масленъ аще проліеть, да поклонится 30. О дровехг. Иже беспощадьній дрова жжеть, да ловловится 30. О чашах». Иже изметь изь трапезницы и пакы не возвратить еа, да поклонится 50, О сосудья виренія. Аще разбіеть горнець, или вотель, ли сковраду, ли инъ сосудь варенія отъ небреженіа, да поклопится и 100 и 200 и 300. О книгахь хранитель. Аще кто вниги возметь, и не хранить ихъ добрь храня дръжить, ли вземеть инъ развъ повельнія держащаго, просить другыхъ ропща въ темъ взятымъ, да неприкоснется того дне ничесомуже. Аще книгохранитель достойно не прилежить творя, неизтрясая, ни сохраняя отъ праха, всегда сухо да ясть. Иже обрящется съкрыван книгы на ложи и не во время, до четвертаго удареніа билу, вдасть ихъ книгохранителю развіз благы вины, да престоить на трацевь О усмошецы. Аще небрежениемъ предомить шило или ино что имже усмь режуть, да поклонится 30 и 50 или 100. Аще на потребу вземеть кожу, или усніе и не блюдая ріжеть, и не прилагаетъ мъръ сапожныхъ или гнавомъ дасть кому эло. или иному добро, сухо да ясть. Иже вящше требованіа клятву творить, изгонить пребываніемь многимь, да поклонится 50. О калиграфъ. Аще не храня добръ держитъ тетрадіи, и положить книгы изнихже пишеть, и покрыеть вифру обое, глядая антистиха, да поклонится 50 или 100. Иже о себь отъ писаныхъ книгъ изнихже пишеть, да отлучится три дви. Иже вящше писанныхъ отъ книгь чтетъ сухо да ясть. Иже съ гивномъ сломитъ трость, да покловится 30. Иже возметь чюжу тетрать, да поклонится 50. Иже не пребываеть въ повельни старъйшины калиграфа, да отлучится два дни. Аще старъйшина писчіянь, не въ правду раздыляеть ручнаго дъла, и аще не состраяетъ харатій добрь и вся сосуды, имиже въвязаетъ книги, да ничемужъ потребну быти, но потребну въ тойже службь, да поклонится 50 или 100 и отлучится. О швецы ризахь. Иже не храненіемъ сломить иглу или ножници или нить претръгнетъ, или ризу раздеретъ, да поклонится 50 или 60 или 100. Ащели презрить худый простьца, или раздираемыхъ непоновляеть. и заплащаеть, и влёноту недаеть, комуждо братіи, по вся неділи измъноватся, сухо да ястъ, или да отлучится день единъ. О вратари. Аще вратарь по лівности не затворить врать, и изыдеть братъ отаи, да отлучится недълю едину. Аще небреженісыъ не ватворить врать и виндетт, людинь; оть прибъгающихъ странныхъ

въ монастырь, поклонится 100. Аще не съговънемъ даетъ и пріемјетъ словесъ отъ странныхъ, и бъседъ ихъ не творитъ ажпотне, да поклонится 100. Аще льностію погубить влючь, сухо да ясть. О болящих в. Иже работаетъ болемъ, аще да не прилъжно, якоже можеть комуждо болю не приносить требованія въ літоту, по ученію въ міру, но или умножь или умаля, да поклонится 50 или 100 или сухо да ясть, и да отлучится день единъ. Аще приставленъ болехъ не постилаетъ одра болемъ и соблюдаетъ добрѣ милостію и неимать смотревія до единаго когождо ихъ, сухо да ясть, или да отлучится день единъ. Иже безъ приставника взляжевъ на древо болемъ, ли измънитъ ино развъ порученнаго имъ, да повлонится 50. О ковачи. Аще бевъ потребы угліе губить, и преломить отъ лености кузныный сосудъ, ли погубить безъ вести или не повеленное ему, отъ единаго дела делаеть, да повлонится 50 или 100 или сухо да ясть. О кандильят. Аще кандиль масленыхъ не строить добрь изнывая и приливая масла въ мъру, да поклонится 100 и сухо да ясть. Аще дважды неделя не поминаеть Церкве Божія, да поклонится 30. Аще во время несеть зема градарь, да повлонится 50. Аще добрѣ не дѣлаетъ, яко рая Господня, порученаго имъ ограда, яко годъ ему братіи всьмъ лицемъ зеліа, да поклонится 100. О ратач. Аще от гивва устрекнеть воль, да поклонится 10. Аще потребныхъ жельзъ и сосудъ съ върою и съ прилежаніемъ не держить, сухо да ясть. Аще не пріемлеть странныхъ со всемъ смиреніемъ омывая нове, постилоя въ лепоту, да поклонится 100. Аще оставить непостланъ одръ, и не одежеть служебными одежами, и утворить, сухо да ясть. Аще не помътаегь одра дважды днемъ, сухо да ясть. О хапбари Пже глаголеть къ брату въ хаббивцы пекущу, да покловится 30. Аще хаббарь выбру не жыжеть дровь, да опалить хавбы, да поклонится 100. О древоопли. Аще исказить древо, или прерубить невлапоту, или внако како несохранить, сухо да исть. Аще вто возметь сосудь безь древоделя, ли отъ коеяждо слугы да поклонится 50. Аще погубитъ сосудъ отъ всякоа службы, сухо да ясть, ли отлучится. Аще преломленіе будеть тсель, ли разу, ли пиль, ли секирь, ли сверльлу, ли иному единому, да поклонится 100. О скотари Аще не подобно прилежание творить скотомъ, рекше во время наполя, изобь даяй свно владый постилая и потребляя чисто, да покловится 39. Аще абло женеть конь, тяжко бремя накладъ, ли палицею бьеть, сухо да ясть, ли да отлучится день единъ. Исходящій братьи изманастыря на путь, на орудіе монастырское. Аще принесеть слово, ли отвътъ о чесомъ, любо ли отъ виъшнихъ, ли отъ знани брати, да отлучится день единь. О купьци. Аще въ купляхъ и впродажахъ сварится, или гитвается, ли влятву сотворить продажт ли

купль, да поклопится 50 или 100. Аще неподобнымъ говъніемъ, кто отъ монастыря исходя съ молитвою или стихологисая, не взирая на женска лица, ли на едина неполезпа, да елика славитъ Богъ имъ арящимъ двая полза, сухо да ясть, ан да отлучится день единъ. О ученій дитей. Аще не имать утробы милостивы, и отеческыя любве, яко питати дъти въ наказаніи Господни, ретяа душею и теломъ, милуя и храня всяко телесное ихъ требованіс, да поклонится 100, ли сухо да ясть, ли да отлучится недвлю едину. Всяко сранно слово, ли поносно развъ старъйшинъ и наказанъ си глаголющихъ иже приносить въ братію, да повлонится 50. О дворометани. Аще дважды недели не помететь всего монастыря. да поклонится 50 или сухо да ясть. О клепаи. Иже вся дни служебныя не клеплеть, во время зовый братію, да покловится 100. Аще по небреженію, или по любви изводя брать на съдилну, ли на чтевіе лиша другаго точію сухо да ясть. Аще не влівноту, ни приавжно очищая трефолой и свитки явить, и кіаждо книги яже дръжить, яко не осквернятся прахомъ, ни отъ иного канарха, ли отъ капаніа свіщнаго, ли отъ скверны, и отъ пота руку да престоять на трапевъ. Аще не прежде глаголать хотящему чести н пъти, да ся преже не устроить, дабы ся наставиль на обое, да поклонится 100/ Сія же чадца написахомъ по уставу Отецъ нашыхъ, да всякъ хотяй жизни, всею кръпостію да хранитъ я заповъди. И аще вто си разумъетъ согръщивъ, тотъ самъ шедъ да просить спитемея, яко всякъ ненавидяй грфха присво врачбу пріемлетъ. Цъльба же гръховная есть еже съ радостію пріемати епитемею и любити задъющаго ю, елма спасеніе ему творить. Аще ли начнетъ вто часто роптати, на задъвающаго епитемею, сін ве свъсть ни гръха, ни оправданіа, ни запрещеніа Божіа, да отвержеть образь свой и да будеть облашь, и да будеть чюжь церкве Божія. Никто же боля прогонить врача. Се оть многа мало списахомъ, да всякъ хотя жизни, яко отъ устъ Божінхъ се пріемлетъ, да ижь добръ си снабдить, авъ поручюся ему въ милость Божію, и возму гръхы его, и на муку неидеть. А не хотяй не примъшая ся сихъ всъхъ, яко чюжь сый церкве Божія, скоро да повержетъ образъ чернеческый, и ижденется паманастыря, да не уставомъ отець нашихъ наругается. Подвивайтеся чада моя убъжати смерти да неумретс. По сыль вашей си списахомь, и аще хощете вы высте, якоже можете соблюсти. Да дасть жь вамъ Богъ силу, чадца моя, да съвершенъ свершити законъ божій и живете въ въки. Аминь. да будеть, да будеть.

Изъ коричей изъ Библ. Моск. Дух. Акад. рук. Л. 54. Сравн. Ducang. Gloss Graec. tom. II. Append. p. 205

R.

Грамата Киязя Андрея Боголюбского напечатана при описанін Кіево-Печерской лавры, Кіевъ, 1847 г. стр. 162—168, какъ выпись изъ Метрики Гереміи Патріарха Константинопольскаго, и потомъ подтверждается граматою Максима Патріарха Константинопольскаго. Но 1) языкъ этой граматы очевидное сть поздавиший, образовавшійся уже подъ вліяність Польскаго. Туть встрівчаются слова: на потомь въ роды и роды хотящимъ быти, поплаты, тратьбы, паробки, зъ млиномь (съ мельниею), маеть, зрушивати и другія. 2) подъ граматою подписавъ 6667 (1159) годъ, когда Андрей Воголюбскій не владъль Кіевомъ. 3) Говорится, что грамата дается съ благословенія Патріарха Силивестра, а такого вмени Патріарха въ это время не было въ Константинополь. 4) Въ въдъніе Кіевской Лавры отдается Черниговскій Успенскій монастырь, а Черниговомъ никогда не владълъ Андрей Боголюбскій. 5) Въ сей грамать пишется также, что Анарей отдаетъ Печерскому монастырю Свёнскій, который основань вь конив XIII в.

#### Г.

Такъ разсвазывается въ рукописномъ жигіи Евфросиніи. Вь літописи подъ 1227 г. замічено: тоя зимы ожени Великій Князь Гюрги сынъ Всеволожь сыновца своего Василька Константиновича и поятъ за нь Михайловну Черниговскаго Князя, и вінчанъ бысть Василько въ церкви святыя Богородицы Благовіщенія и вниде Василько въ свой Ростовъ съ своею Княгинею и бысть радость великая въ Ростовъ (Лавр. літ. 121.). Карамзинъ думаетъ, что преподобная Евфросинія одно лице съ супругою Василька, которую Пиконовская літопись вазываетъ Маріею И потому она могла поступить въ обитель тольно послів смерти своего мужа, убитаго въ нашествіе Батыя. (Кар. III, пр. 364. 366.) Правда житіе Евфросиніи составлено не раніе XVI в. Жившій въ половинь XVI в. Архіеписконъ Суздальскій Варлаамъ нашель списокъ житія Евфросиніи въ Махрищскомъ монастырь, составленнаго Григоріемъ, монахомъ Суздальскаго Спасо-Евфимісва монастыря, бывшимъ послів

Савватія тамь Игуменомъ. Онъ, будучи родомъ наъ Суздаля, собиразъ тамъ свъдънія о жизни и чудесахъ Евфросиніи. И Варлаамъ хотя говорить, что жизнь Евфросинін была безъ написанія, якоже случися быти о отечествіи ея и о рожденіи и о возрасть и о отвержевін міра и о житін преподобныя ради многихъ лѣтъ обвосимо бевъ написанія или быти написану, но настоятелей тоя обители о чудесахъ нередениемъ и служащихъ небрежениемъ, писания безъ въсти быша; но изъ сихъ словъ видно, что устное преданіе сохранилось Правда, что въ житін Евфросинін, Мина, потомокъ Шимона Варяга, не точно называется Княземъ Суздальскимъ, не върно повъствуется объ убіеніи Батыя въ Уграхъ, но преданіе не могло же совершенно изывнить событій. Мина будучи потомокъ Суздальскаго Тысяцкаго Георгія, могъ править Суздаленъ, хотя и не на такихъ правахъ, какъ Князья Рюрикова дома. Марія, бывшая за Василькомъ Констачтиновичемъ, была, въроятно, другая дочь Михаила Червиговскаго, что доказываетъ и различие самаго имени. Въ Русскомъ Временникъ сказано о нашествін Татаръ на Суздаль: • цервви и монастыри пожгоща, токмо сохрани Господь давичь монастырь, въ неиже иноческое бореніе прохожлаше страдальчески блаженная Осодулія съ своими спостницами в Между тімъ жена Василька Константиновича не была иновинею, когда Батый вторгнулся въ Россію. Мощи преподобной Евфросиніи открыты были въ 1699 г. Сентября 15-го спустя 450 и болье льть посль кончины ея. Сабдовательно кончину ея нужно относить къ 1250 г. Память Ев-Фросиніи праздичется 25-го Сентября, по указу Царя Ивана Васидевича и по благословенію Митрополита Антовія,

### оглавление.

|                                                                  | Стран. |
|------------------------------------------------------------------|--------|
| Основаніе Печерской обители Преподобнымъ Антоніемъ               | 15     |
| Уставъ Студійскій.                                               | 28     |
| Общежительство въ Печерской обители                              | 41     |
| Иноческая жизнь въ Печерской обители послѣ смерти Антонія и      |        |
| <b>Өеодосія </b>                                                 | 75     |
| Иноческія писэнія, какъ средства къ поддержанію духа благочестія |        |
| въ сбители Печерской                                             | 108    |
| Состояніе иночества на Волыни, въ Галиціи, Полоцкъ и Смоленскъ   | 137    |
| Иноческія обители въ Новгородъ                                   | 151    |
| Начало монашества въ области Ростовской                          | 169    |
| Общій взглядъ на состояніе монашества въ Россіи отъ XI до XIV    |        |
| BÈKA                                                             | 182    |
| Приложенія                                                       | 185    |
| А. О времени основанія Печерской обители                         |        |
| Б. Преподобнаго отца Осодора игумена Студійскаго о останціваль   |        |
| церковныхъ кононъ                                                | 196    |
| В. Замвчанія о граматв, данной Кн. Андрвемъ Боголюбскимъ Кіев-   |        |
| ской давръ                                                       |        |
| Г. Замъчаніе о жизнеописаніи Преподобной Евфросивія.             |        |